

# 佛陀教育雜誌

2022.1.1

Vol. 581

本期專欄

放下怨恨 化解惡緣

## 目 錄

本期專欄 02 放下怨恨 化解惡緣

經論輯要 06 金剛經講義節要述記 (306)

印祖法語 13 勸注重因果一示戒殺之要

倫理道德 14 奢侈是敗家亡國之因

祖師行誼 16 恭迎 阿彌陀佛聖誕

因果教育 22 太上感應篇講記 (46)

翰墨飄香 26 淨空老法師墨寶

學佛答問 27

游藝園地 31 漫畫《地藏菩薩本願經》

網路講座.法寶流通.信息交流 44

# 本期內容簡介

對於怨恨應當看清楚,要反省,要了解它的本質, 然後把它消除。好好修學,沒有怨恨,無論遇到任何 人事環境,都能得到真正的福利。請看本期專欄。

持戒、精進、禪定,這三度,若離布施、忍辱,便不能成就。若不能捨,即不能放下,缺乏耐心,不但於佛法修持上是大障礙,即使在世間法,無論學業或事業,若不能捨、不能忍,其成就必然有限。請看《金剛經講義節要述記》。

#### 本期專欄

# 放下怨恨 化解惡緣

## 不要怨恨

眾生最麻煩的,一個怨、一個恨,這兩個字給我們帶來了好多好多的麻煩!所以儒跟佛都教我們,不要怨恨人。對於怨恨應當看清楚,要反省,要了解它的本質,然後把它消除。好好修學,沒有怨恨,無論遇到任何人事環境,都能得到真正的福利。有怨恨很麻煩,這邊積點功德,一怨恨人,全丟掉了。

要學會原諒他人。我希望別人原諒我,我為什麼不原諒別人?我們因為怨恨造作惡業,並沒有什麼真正好理由,大多都是「我以為是這樣」,哪知道這些怨都是錯誤的!如果這種怨恨不解脫,受的損害太大,要累劫受苦。

佛菩薩非常慈悲,對我們諄諄教誨,我們只要肯接受、肯學習、肯照做,都會有成就;因為討厭、不喜歡,對它有成見,於是把機會丟了,又在輪迴裡面轉圈,麻煩很大。本來一百年可以成佛、成菩薩,現在十劫都成不了,吃虧是自己,不是別人。所以一定

要丟掉怨恨。為什麼?什麼都是假的,沒有一樣是真的。這個地方要用佛教的「無相觀」,世間所有一切淡化了。因為都是假的,假的不會變成真的。

## 勿結惡緣

人跟人之間有善緣、有惡緣,我們只結善緣,不 結惡緣,這個念頭好!從哪裡做起?從我自己做起, 從今以後不跟任何一個人結惡緣。無論是哪個人,都 歡迎他到極樂世界。到極樂世界還能帶著冤親債主去 嗎?經上找不到這個講法。我們心裡面沒有冤親債 主,一個都沒有了,才能往生極樂世界。還有一個牽 掛的,沒有放棄的,那是惡緣的繩索,拉住不肯放 下,就不能往生到極樂世界,這個要知道。極樂世界 人與人之間、人與大眾團體之間、人與國之間、國與 國之間,統統是善緣,沒有惡緣,因為這個地方沒有 惡緣的根。

想往生極樂世界,生生世世的惡緣統統放下,生生世世的善緣牢牢的抓住。什麼是惡緣?念人天富貴,這個念頭不好;心裡還想著有怨恨沒報,這都不能往生。一定要只結善緣,斷掉惡緣,這才能解決問題;惡緣不斷,善緣結不成。要處處忍讓,別人跟我

有惡緣,消了;我跟別人有惡緣,斷了,這一生只有 善緣。

## 化解怨結

明明這個人害我,我為什麼不能怨恨他?為什麼不報復他?他為什麼不害別人,要來害我?我們要明白這裡面的道理。我們生生世世在六道中打轉,過去今生得罪過很多人,傷害過很多眾生。古人講,「不是冤家不聚頭」,很有道理。大家會認識、會在一起,都是過去生中冤親債主、有緣眾生,他才怨恨我,他才來障礙我、毀謗我、陷害我,幹這個事情。我不但不能怪他,還要回頭反省,我的業障就消了。如果我受他的影響,也起了怨恨心,這個事情麻煩了,又結來生的冤業。這麼一來,生生世世冤冤相報沒完沒了,而且肯定愈報愈嚴重,雙方都會受苦,這又何必!

這些冤家在我們面前,我們要把它化解開,不能再結怨。要怎麼來化解這些怨結?實在講,如果不念佛求生淨土,永遠化解不了。現前我們應該做的是憐憫、原諒一切苦難眾生,把斷惡修善、誦經念佛的所有功德都迴向給他,求佛菩薩加持我們怨結消除,成

為念佛的好朋友。

要真誠,沒有真誠心不會有效,這個很重要。自己 迴向是最好的;自己不能迴向,家親朋友可以代為迴 向。要拜託他,儀軌我不會做,拜託你們幫助我做。 迴向的人最好是關係很密切的,像兒女、兄弟姐妹, 這樣的親情他能夠觀想,容易得受用。

學佛真正得力,最重要的是懂得這個道理,原 諒、饒恕一切傷害我的人,不再追究、不再怨恨。認 真努力修戒定慧,不斷擴大自己的心量,修積的一切 功德願與大家共同分享。應當化解一切怨結,所謂「 量大福大」,並且不再跟人結怨仇。一定要知道三世 因果,心就平了。

這是佛教導我們最重要的一個科目,我們要記住。 佛只有恩人,沒有敵人,敵人也是恩惠,不知不覺幫 人,妙極了!難得極了!

恭錄自淨空老和尚講演

#### 經論輯要

# 金剛經講義節要述記(306)

## 八四、引證 引本劫事

何以故。須菩提。如我昔為歌利王割截身體。我於爾時。無我相無人相無眾生相無壽者相。何以故。我於往昔節節支解時。若有我相人相眾生相壽者相。應生瞋恨。

釋迦牟尼佛舉自己過去生中行菩薩道,修忍辱波 羅蜜之事教導我們,此事詳細記載於《大涅槃經》 上。『歌利』是殘忍,梵語音譯。『王』是漢語,即 國王。那王的名字不稱為歌利,「歌利王」譯為華文 是暴君,無端殺害、侮辱人,是非常凶殘的國王。

23.當知戒、進、定三度,離捨忍兩度,便難成就。若不能捨、不能忍,則為修行之大障礙。故施忍兩度,實一切行門之主要。此本經所以但舉此二為言也。若此兩度能離相,其餘行門,自然能不著矣。

就菩薩行門中的六度而言,佛在此經針對持戒、 精進、禪定說得少,而布施、忍辱說得多,此處解釋 世尊為何如此說法。

持戒、精進、禪定,這三度,若離布施、忍辱,便不能成就。若不能捨,即不能放下,缺乏耐心,不但於佛法修持上是大障礙,即使在世間法,無論學業或事業,若不能捨、不能忍,其成就必然有限。發現世間法中,在歷史上建大功、立大業之人,其心行與菩薩的六度很接近。故六度之中,布施與忍辱是菩薩行門的關鍵,即最重要的課題,因此世尊在此經將這兩度說得很詳細。布施與忍辱,若能不著相,就是布施波羅蜜與忍辱波羅蜜,其餘的行門不執著就很容易。修忍辱而能不著相尤其難,所以世尊在此特別說明忍辱波羅蜜。

24.學般若者,首先學捨。持戒,是捨一切染緣,捨 向來惡習。修福,便應施捨,先學捨行,以遣執 破我。乃能增長般若種子。所以於章句,能生信 心,以此為實。此即是真實智慧也。

「學般若者,首先學捨。」不但學般若,真正發心 學佛,或希望在這一生中過得幸福喜樂,沒有煩惱、 憂慮、牽掛,無論生活上、精神上都沒有壓力,生活 自在,都必須懂得捨,捨就是放下。世間人之所以生 活苦惱,仔細觀察,真正的原因是放不下。因為放不下,所以就有憂慮、牽掛、得失。人即使非常富有,有崇高的社會地位,也永遠無法擺脫苦惱的生活。擺脫一切苦難,就是捨;捨之後,就有得,得自在、快樂、幸福。捨得,捨是因,得是果。不捨就不得,一定要肯捨。

學佛,尤其要懂得捨。菩薩從初發心直至圓滿菩提,除了修捨之外,沒有其他。首先,將我們的看法、想法捨棄,將一切看法捨棄,就證須陀洹果,八十八品見惑斷盡了。斷就是捨棄,放下。再將思惑斷除,即我們對人、對事、對過去、對未來的各種想法放下,就證阿羅漢果。更進一步,將塵沙煩惱(無量無邊的憂慮牽掛)都放下,即成菩薩。最後將四十一品無明(迷惑)也放下,即成法身大士。佛說,等覺菩薩仍有一品生相無明沒放下,一旦放下,就成佛了。這是說明,從初發心至成佛,沒有別的,唯捨,放下而已。

見思放下,得阿羅漢果;塵沙捨棄,得菩薩果位;無明放下,得成佛之果。有捨就有得,不肯捨就都得不到。每位同修過去生中,生生世世都很精進,努力學佛,何以學了無量劫,至今仍淪落如此地步?原因

就是不肯捨,不肯放下。如果這一生中仍然如此,唯 恐來生更不如今生。此乃人生之大事,絕不可視同兒 戲。

「持戒,是捨一切染緣,捨向來惡習。」戒是淨戒,即清淨心。發心持戒,就捨一切染緣。假如戒持得很好,而不肯捨棄染緣,即貪、瞋、痴、慢未放下,仍然不能成就,所得的只是六道中的有漏福報而已。現前世間人享福的很多,但仍有煩惱,原因是持戒、布施而不肯捨,沒放下,心仍然不清淨。佛教我們持戒,目的是得清淨心。

佛的法運,正法時期,戒律成就。在正法時期, 持戒就能得清淨心,證阿羅漢果。像法時期,禪定成 就。像法時期,去佛滅度之後一千年,眾生的根性不 如從前,持戒已不能得定、得清淨心,一定要修禪 定。像法時期修禪定的人,還能得清淨心,能證果, 但為數不多。末法時期,淨土成就。如今是末法時 期,修禪定也不能成就,佛說唯有淨土念佛能往生, 算是成就。

今人持戒、修定已不能斷煩惱,是不能成就之因。 由於不明道理及方法,因此持戒、修定只是形式而 已,不明瞭真實的內容。依戒律而言,任何一條戒, 須明瞭佛於當年制定這條戒律的用意及目地。以這條 戒而言,其戒體、戒相、戒行為何?能否明白這一條 戒應用於日常生活中的開、遮、持、犯?如果全都不 明瞭,如何能如理如法的持戒。持戒,戒是清淨法, 能離一切染緣。捨向來惡習,將我們過去生中不好的 習氣一一修正。我們的習氣缺失極多,一定要自己覺 悟。

佛法是活的,經典永恆不變,但義理常新,經中字字句句含無量義。例如,漢朝的佛經註解,對治漢朝眾生的習氣毛病;到唐朝,由於當時人的習氣毛病與漢朝人不同,若用漢朝的講法,唐朝人得不到利益。佛經就如一棵大樹,根是一個,本(主幹)是一個,但年年發新枝、開新花、結新果,新的是從舊的生出,所以佛法是活的,不是死的。一部經,不同時代、不同地區有各自不同的講法,才能利益一切眾生,故佛經有無量義。

佛經與世間書不同,讀同一部經,從初發心直至等 覺菩薩,但每一遍的意義不同,顯示經典之妙,不可 思議!佛經之難處在此,自己若無真正修學的功夫, 達不到此境界。要想修學功夫真正得力,必須從放下 做起,將毛病習氣都放下,沒有障礙,就得諸佛菩薩 護念,三寶加持,菩提道上一帆風順。所以,捨太重 要了!

「修福,便應施捨,先學捨行,以遣執破我。」佛在此經說,縱然是後五百年,即現在這個時代,有持戒修福者,對於佛所說的經典,仍能相信、接受,持戒、修福是關鍵。我們現在不能接受及依教奉行,表示我們沒有持戒、修福。若真的持戒、修福,首先能深解義趣,肯定佛說的道理,不會迷惑。其次佛所說的方法,能應用於日常生活之中,將經義變成生活,即是受持。

讀誦是念念不忘佛陀的教訓。為人演說,將此法 門普遍的介紹給廣大眾生,即是修福,是布施。布施 的意義很廣,包括我們全部的生活,點點滴滴都為利 益一切眾生,就是布施。行布施的目的是破我執,此 經說破四相:我相、人相、眾生相、壽者相。

「乃能增長般若種子。所以於章句,能生信心,以 此為實。此即是真實智慧也。」《無量壽經》說,「 住真實慧」、「惠以真實之利」,惠是布施,布施給 一切眾生真實之利益,自己住在真實慧中,真實慧就 是實相般若、金剛般若。如此,當然增長般若種子, 在日常生活中增長般若的氣氛,對於佛在經所說的文 句能生信心,肯定佛所說的句句真實。若能有此種見 地,即是覺悟,智慧開了。

>>續載中

《金剛經講義節要述記》講於1995.5新加坡佛教居士林及美國,

華藏講記組恭敬整理。

#### 印祖法語

# 勸注重因果 - 示戒殺之要

一切眾生,從無始來,輪迴六道,互為父母、兄 弟、妻子、眷屬,互生。互為怨家對頭,循環報復, 互殺。佛于諸大乘經中,屢為勸誡,而見聞者少。即 得見聞,而信受奉行者更少。於是佛以大悲,現諸異 類,供人殺食。既殺之後,現諸異相。俾一切人,知 是佛現,冀弭殺劫,以安眾生。如蛤蜊、蚌殼,牛 腰、羊蹄,豬齒、鱉腹,皆有佛棲。驚人耳目,息世 殺機。載籍所記,何能備述。未殺之前,均謂是畜。 既殺之後,方知是佛。是知殺生,不異殺佛。即非佛 現,亦未來佛,殺而食之,罪逾海嶽。急宜痛戒,庶 可解脫。須知人物雖異,靈蠢互形。蠢人識暗,靈物 智明。五倫八德,固不讓人。其誠摯處,比人更深。 敢以我強,殺食其肉。致令未來,常受人食。歷觀史 籍,自古及今,凡利人利物者,子孫必定賢善發達。 凡害人害物者,子孫必定庸劣滅絕。

(續) 物猶如此序

#### 倫理道德

# 奢侈是敗家亡國之因

商紂王時,紂王送給妲己一雙象牙做的筷子。旁邊有位賢臣叫箕子,他看到這種情況,心裡就想,商朝要滅亡了。為什麼看到一雙筷子,就可以了解到這個國家要滅亡?我們細細來想一想,當妲己拿著一雙象牙做的筷子,可能她用的杯子就是犀牛角做的,他飲食所用的是什麼碗碟?可能是金子、銀子做的。吃著山珍海味、穿著綾羅綢緞、住著華麗的皇宮。所以,當他奢侈的物質生活不能得到滿足時,最需要的是什麼?錢。錢就是老百姓的民脂民膏,他要剝奪、榨取老百姓的錢財,老百姓就會群起而攻之,要革命把他推翻。一個國家奢侈必亡,相同的,一個家庭奢侈也一定會窮困潦倒,所以,奢靡之風絕不可長,這一點一定要謹慎。

恭錄自 蔡禮旭老師《小故事大智慧》



#### 祖師行誼

# 恭迎 阿彌陀佛聖誕 (農曆十一月十七日)

## 聲聲佛號心裡住 信願持名生淨土

淨土宗第六代祖師永明 延壽大師,是吳越王時代的 人,歷史上記載大師是阿彌 陀佛再來的,後世便把大師 的生日農曆十一月十七日定 為阿彌陀佛聖誕。

### 一、法藏因地 彌陀含義

《無量壽經》講:無量 劫前,有一位大國主名世饒



王,聽世間自在王佛說法,深受感動,捨棄王位,出家修道,法名法藏比丘。當時他在佛前發大誓願,經過五劫的修行,建立了西方極樂世界,專門接引十方念佛眾生。法藏比丘成佛號阿彌陀佛,是西方極樂世界的教主。

阿彌陀佛德號含義是無量光、無量壽,無量光是空間,光明遍照;無量壽是時間,過去、現在、未來。 用光和壽把整個法界虛空界統統包括,一法不漏,圓 圓滿滿。

## 二、極樂殊勝 超踰十方

極樂世界的殊勝超過一切諸佛剎土,沒有六道生死輪迴,是畢竟安樂大清淨處,所以叫極樂。極樂世界是蓮花化生,身相跟阿彌陀佛一樣,永遠不老不衰,個個都是金剛不壞身,身有無量相、相有無量好。居住環境也是永遠不變,絕對不會有任何災難,一切萬物都有光,是光明世界,長壽的世界。所有一切都是無量妙寶所成,不但色美,光彩妙,而且眾寶都有香氣,所以西方世界也叫做「香光莊嚴」。不但如此,一切萬物都能隨眾生心,如眾生意,真正是盡善盡美,找不到一絲毫缺陷。

極樂世界六根所接觸的全是佛法,不但佛說法,六 塵都說法。眼見色,耳聞聲,鼻嗅香,舌嘗味,身體接 觸,一一圓明具德,具足一切妙德。

## 三、一乘願海 三根普被

四十八願,從第一願到四十三願是講西方極樂世界 依正莊嚴,後面五願是莊嚴法界,由此可知,阿彌陀佛 與十方三世一切眾生統統有緣。四十八願廣大無邊,願 願都是要度遍法界虛空界一切眾生,上至等覺菩薩, 下至地獄眾生,無一遺漏,所以稱之為願海。

極樂世界雖然有四土三輩九品,但實際上它是一乘,一切往生的菩薩,到了極樂世界得阿彌陀佛本願威神加持,皆作阿惟越致菩薩,圓滿證得三種不退(位不退、行不退、念不退),這是法身菩薩才證得的,在《華嚴》圓教初住以上,別教初地以上。一個煩惱沒斷、業障沒消的凡夫,到極樂世界就成了法身菩薩,所以這個法門叫難信之法,「唯佛與佛,方能究竟」。

## 四、以果為因 二力法門

《大經解》云:「以彌陀一乘願海,六字洪名之 究竟果覺,作我眾生之因心,以果為因,因果同時, 從果起修,即修即果,心作心是,不可思議。」八萬 四千法門沒有以果為因的,持名念佛法門,確實是圓 滿直捷,方便究竟,一超直入,極圓極頓。如第十八 願所說的一念、十念必定得生。一生圓滿成佛,顯示 在四十八願中,修行的方法就是南無阿彌陀佛這一句 名號,這句名號即是究竟果覺。 阿彌陀佛四字是梵文,翻譯成中文,阿是無,彌 陀是量,佛是覺悟,無量覺。只要是佛都是無量覺, 所以,這個名號是十方三世一切諸佛的通名、總名, 念這一句佛號,十方三世一切諸佛全念到。無量覺是 佛的果德,我們用佛果作我因心,以果為因,因果同 時,從果起修,即修即果。「是心是佛,是心作佛」 ,是心是佛是我們本有的自性,我們念阿彌陀佛,是 是心作佛,決定到極樂世界去作佛。

中峰禪師云:「阿彌陀佛即是我心,我心即是阿彌陀佛;此方即是淨土,淨土即是此方」,阿彌陀佛從哪來的?我們自性圓滿的性德就是阿彌陀佛。淨土在哪裡?淨土在我們的真心,真心就是淨土,妄心是穢土。妄心是什麼?起心動念、分別執著。阿賴耶是妄心,真如本性是真心。阿彌陀佛就是真如,阿彌陀佛就是本性,阿彌陀佛就是法身。

原來阿彌陀佛是自己的自性,自性當中變現的阿彌陀佛,自性當中變現出來的極樂世界,不在心外。 彌陀聖號是我們自性的德號,一念相應一念佛,念念相應念念佛,這句佛號念出來是響徹法界,與阿彌陀佛大願大行光光相入,就把阿彌陀佛的大願大行變成我們自己的願行。其他法門是辦不到的,為什麼?那 是自力法門。這個法門叫二力法門,二力就是能把彌 陀無量無邊的功德,變成我們的功德,這個法門實實 在在不可思議!

## 五、信願持名 求生淨土

我們想往生極樂世界,淨業三福是必須具備的條件,三飯、五戒、十善不能缺少,然後真正相信有極樂世界,真正相信有阿彌陀佛。自己真正希望往生到極樂世界,親近阿彌陀佛,這叫願。具足信跟願,再加上一向專念阿彌陀佛,信願行統統具足了,必定得生。

念佛往生太容易了,最難的就是一個信、一個願,所以蕅益大師說得好,「能不能往生,決定在信願之有無」。我們也有信願,為什麼還沒有往生的把握?因為我們的信願尚未達到標準,且多為半信半疑,沒有做到專信。真信切願是一絲毫疑惑都沒有,把身心完全靠倒於阿彌陀佛。如同海賢老和尚所說,「阿彌陀佛是我老和尚的根」。這就是真心依靠!

釋迦牟尼佛在《無量壽經》中告訴我們,清淨平 等覺就是阿彌陀佛的名號。特別在這個時代,我們要 換心,第一要緊,把阿彌陀佛放在心上,阿彌陀佛是什麼?就是清淨平等覺。存心、用心,就是「真誠、清淨、平等、正覺、慈悲」;行事,處事待人接物,「看破、放下、自在、隨緣、念佛」,做為我們自己修行的標準。這句名號不拐彎,不能忘記、不能丟失,念念都是阿彌陀佛,生活不離、工作不離,心裡念佛,一點妨礙都沒有,一切時、一切處不離阿彌陀佛。我們想想,那還能不往生嗎?決定得生西方淨土!

恭錄自凈空老和尚講演集

#### 因果教育

# 太上感應篇講記 (46)

佛將輪迴的業因歸納為三大類:「妄想、分別、 執著。」經中的術語是無明、塵沙、見思三種煩惱。 無明就是妄想,塵沙就是分別,見思就是執著。這三 種煩惱如果都具足,就是六道眾生。

種種執著中最嚴重的是「我執」,起心動念都圍 繞著「我」,我執是萬惡之源。放棄我執,不再自私 自利,起心動念為一切眾生,才是善。佛說,貪瞋痴 是三毒煩惱;反之,無貪無瞋無痴是三善根。所有一 切善法,都是從無貪、無瞋、無痴生起的。

《彙編》云:「佛言世間一切惡人,死墮地獄。」惡人不孝父母,誹謗三寶,罵辱六親,輕慢師長, 誣陷良善,殺害眾生,造諸惡業。

「不孝父母」之過,前文講得很多。忠孝就是佛法,忠孝就是菩提大道。《觀經》三福的前兩句:「 孝養父母,奉事師長」,這兩句做到極處就成佛了。

「誹謗三寶」。佛弟子的生活行持、言語舉止,

都要做一切眾生的好榜樣。如果自己的行為令大眾禮敬三寶、讚歎三寶,是為三寶增光,是利益眾生。如果自己的行為依舊造作惡業,讓別人誹謗、輕視,讓別人因自己而造罪業,就是誹謗三寶。

「罵辱六親」,罵是誹謗,辱是侮辱,六親指家 親眷屬。

「輕慢師長」,指對師長生傲慢心。師長的範圍很大,在學校教過我們的教師,是自己的師長;若再擴大,凡是從事教育工作的人,都是師長。古人尊敬讀書人,因為幾乎每位讀書人都是社會教育的老師。我們尊敬讀書人,尊敬從事教育工作的人,就是尊師重道,移風易俗,這是大善。

我在中國辦了十所中學,校名都是「慈光中學」 ,是為了紀念李炳南老師,因為我曾在慈光圖書館住 了十年。我小時候在貴州銅仁國立第三中學念書,校 長是周邦道先生,別號慶光。我在銅仁建立「慶光中 學」,紀念校長。方東美老師的家鄉在安徽桐城,只 有一所中學,我建立了一間「東美電腦教室」,贈送 一百台電腦,也是為紀念老師。在山東濟南的山東大 學,我建一間「李炳南電腦教室」和一間對民眾開放 的閱覽室,用以紀念李老師。我在南京的母校,也建一間電腦教室,贈送一百台電腦。這間教室就以老師的名字命名:「世澤電腦教室」。教過我的老師,現在還有一位在世,逢年過節我都問候,也都有供養。

「誣陷良善」,多半是出於嫉妒心。嫉妒、瞋恚的煩惱是與生俱來的。看到別人做了一件好事,尤其是看到別人超過自己,心中難免難受。如果僅僅是心中難受,並沒有障礙的行為,罪過尚輕。若在行為上障礙別人的善行善事,罪過就重了。罪的輕重,依據惡行對整個社會影響的大小而定,影響愈大,障礙的罪業就愈重。

古人說:「不讀《華嚴》,不知如來境界。」如果不深入《華嚴經》,就不能拓展自己的心量。我們的心量本來與佛相同,都是「心包太虛,量周沙界」,我們現在因為迷惑情執,把自己的心量縮得很小,不能容人,不能容事。

有些同修看到我接觸不同的宗教族群,疑慮重重,他們不知道多元文化就是「眾生無邊誓願度」。 有些人天天在喊口號,卻把一些眾生看作冤家對頭。 若能深明義理,妄想分別執著自然就消融了,想法、 看法、做法自然就與佛菩薩相應。

「殺害眾生」,特別是殺害小動物,最為常見。 小動物來騷擾,我們要有耐心,要能忍受。學佛人戒 殺,要從小處做起。「一飲一啄,莫非前定。」自己 與一切眾生,無量劫來的業緣,不外乎報恩、報怨、 討債、還債。如果沒有這四種緣,就不可能見面。

「造諸惡業」。惡業無量無邊,依菩薩的標準,凡 是與性德相違背的,都是惡業。世間人認定的某些善 法,在菩薩看來也是惡法。因為不能出六道輪迴,還 在三善道享福,福享盡了,仍然會墮落,不是真善。 不但六道中沒有真正的善法,四聖法界也不是真善, 必須超越十法界,永不退轉,方是真善。

> >>續載中 華藏講記組恭敬整理

# 翰墨飄香 淨空老法師墨寶

净点·元 []

# 學佛答問

問: 臨終助念是不是很重要?

答:歷代祖師大德都告訴我們非常重要。而助念是幫助一個人往生,往生到極樂世界就作佛;換句話說,助念是幫助一個人成佛,你說這個功德多大!所以過去大慈菩薩說,你幫助兩個人往生,助念,他真的往生了,就比你自己念佛功德殊勝;幫助十幾個人,那你的福報就太大了;能夠幫助一百個人以上,你是真正的菩薩。你就曉得助念的功德多大。我們依照情理來想,你要幫助很多人念佛往生,到自己臨終時,功夫差一點也沒有關係,那麼多人在極樂世界會拉著阿彌陀佛,我們能往生都是他幫的忙,現在一定要拖著佛一起去接引,你說可不可能?可能。人同此心,心同此理。所以在日常講,幫助人,幫他往生這比什麼都重要。

可是助念有規矩,古人有一本小冊子,叫《飭終津梁》, 文言文寫的。民國初年,有人把它改成白話文,叫《飭終 須知》。這個本子很好,我們也印了很多版。重要的地 方,我都用紅筆把它畫出來,好像最後幾版,它也套色套 進去。我改了一個題目,《怎樣念佛往生》,就是《飭終 須知》。所以這樁事情,特別是修淨土的同修,要重視。 問:往生四十九天內是否需要繼續助念?

答:要念,往生四十九天,最好是佛號不中斷。即使是往生的人他自己功夫成片,或者念到一心不亂,這四十九天念佛給他迴向,決定增高他的品位。如果這個人自己功夫不行,沒有能往生得了,他到六道去受生,這個功德可以幫助他不墮惡道;他要往生善道,在善道裡面增長福慧,好事情,這是真實利益。所以,念的時候要誠心誠意。我們看到一個例子,在生的時候不念佛,沒有接觸佛教。死了之後,四十九天,由於助念的是非常殊勝,他感受到了,也跟著念了。居然在滿期,四十九天是滿期,七個七圓滿的那一天,他真的往生了。這就是中陰身能夠跟著大眾,人雖然走了,我們一般講他靈魂沒有離開,依舊跟道場大眾一同共修,他往生了。

這個事情我們一點懷疑都沒有,為什麼?這麼多年來,多少次的三時繫念,或者是在繫念當中,或者是在繫念佛事做圓滿的時候,有眾生附在靈媒身上,告訴我們這個法會超度的狀況。說有些靈鬼參加這個法會,有往生的,不多,少數,真有往生的。還有生天的,還有轉到人道的,餓鬼道轉到畜生道都是超生。也有還在他那一道,他沒有能離開的,這個數量也不少。像這種情形我們不止遇過一次,遇過很多次,不是在一個地方,不是一個人說的。說的事情都相彷彿,這是可以相信的。

問:把佛手當飾物,是否屬出佛身血?

答:佛的手當裝飾品,有,我看過。一隻佛手,他們真的做成像裝飾品,還有很多佛頭,佛的頭像。我在新加坡,還有一個人送個盒子,送個禮物給我,我打開一看是佛頭。現在很多外國人拿這個在客廳裡面當裝飾品,這都是屬於出佛身血,大不敬。要是遇到佛的頭像,應該怎麼辦?應該我們把他造一個身體配上去,這是正確的。在中國,像敦煌、雲岡這些石窟,一些外國人,中國人現在也是不知道,認為那是藝術品。整個佛像他帶不走,取他的頭、取他的手,帶回去。當地人為貪小利,去盜取,這是很重的罪過,決定不能做的。

問:弟子在念佛時腦海浮現佛像,這時應一心專注佛號還 是順其自然?

答:順其自然,不要放在心上就好。如果你老是想到這個 佛像,那你就專注佛號,這兩種方法都可以用。

問:弟子讀《見賢思齊》一書,廣化法師著的,其中一節 談到戒律,說殺、盜、妄語這三條戒不開緣。但淫戒在某 種情況之下是可以開緣的,請老法師開示。

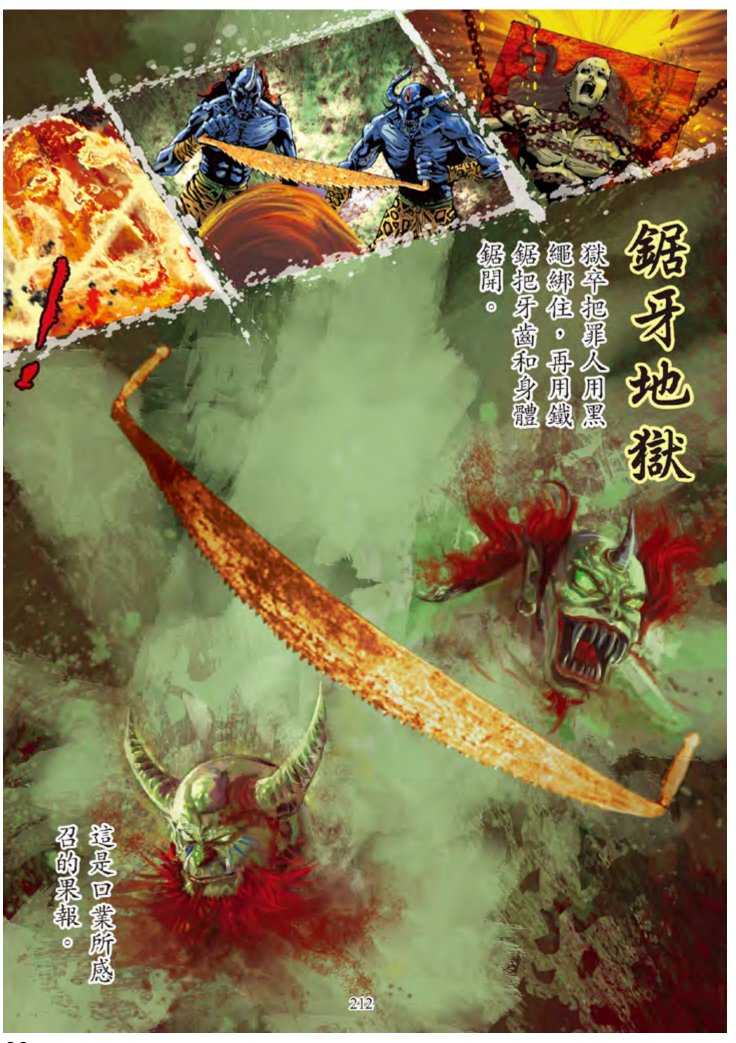
答:這個說法有問題,廣化法師我跟他很熟,他確實是研究戒律,但是不可以這樣說法。五戒、八關齋戒,統統有開緣。五戒裡頭有殺、盜、淫、妄、酒,八關齋戒那就更多了。在大乘教裡面,在教義上講,每一條戒都有開緣。

所謂開遮持犯,是通每一條戒的,並沒有說哪一條戒沒有開緣的,統統都有。在某一種情況之下,這你要去研究《戒經》,研究戒律,你就明白了。佛陀在世的時候,以及佛在經裡面跟我們講哪些情況之下的開緣,也都說得很清楚,可以多多去看。

節錄自21-383-0001學佛答問

# 游藝園地 漫畫《地藏菩薩本願經》

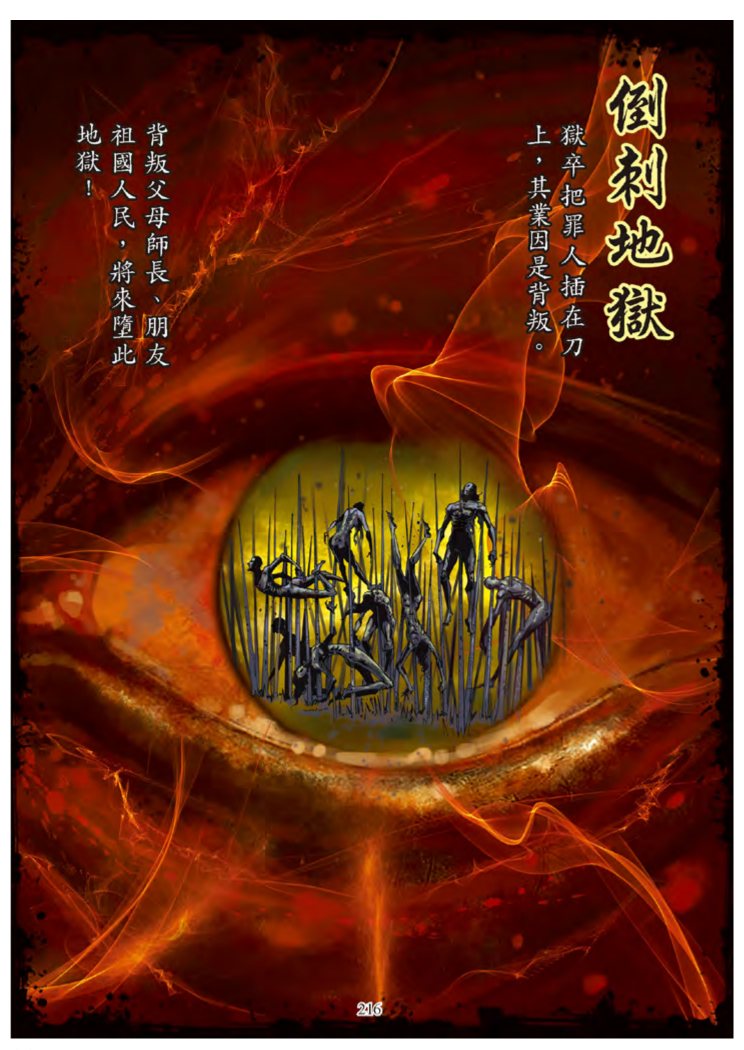




















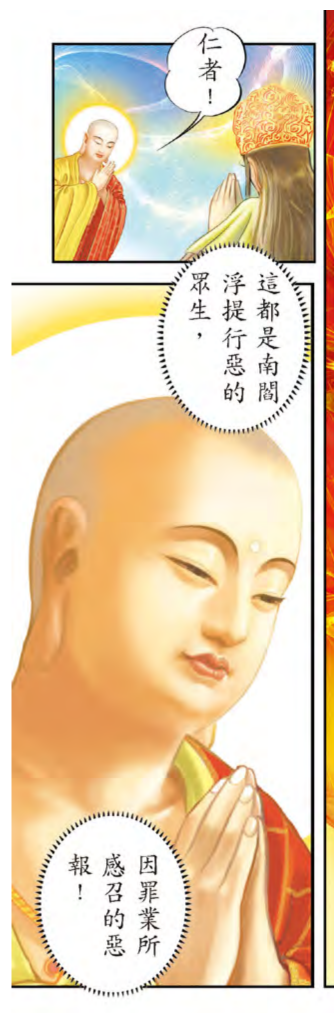


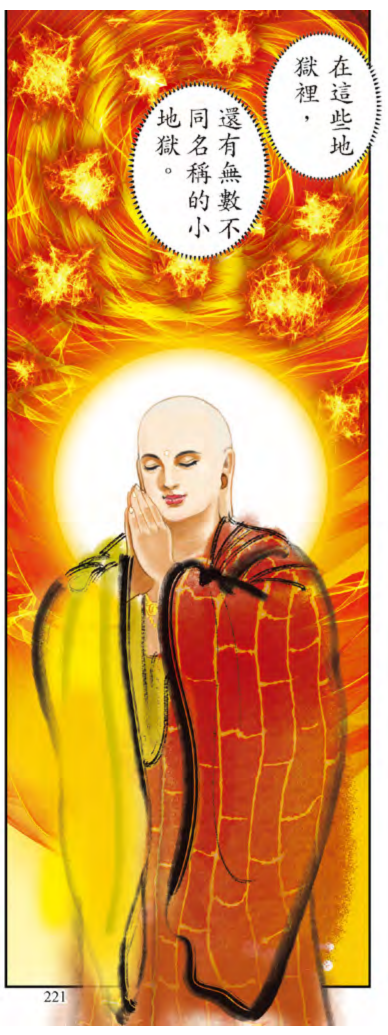


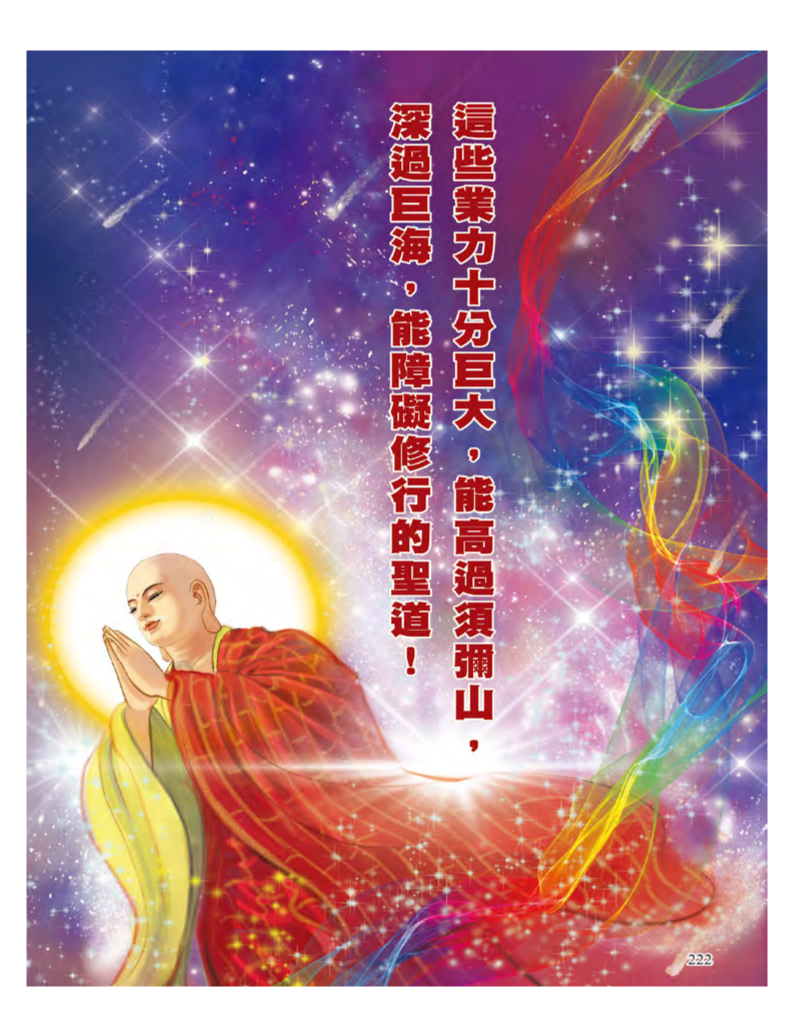












常 法 機 整

# 淨空老和尚網路直播台

◎淨空老和尚最近講演資訊,詳細內容請參考 網路直播台(CN鏡像站)

# 法寶流通

- ◎淨空老法師講演 CD、DVD 及書籍,皆免費結緣, 請就近向各地淨宗學會索取
  - ○台灣地區同修請領法寶,請至 華藏淨宗學會弘化網 – 法寶結緣
  - ◎中國大陸同修請領法寶,請至 https://fabo.amtb.cn

# 信息交流

佛陀教育網路學院成立緣起:我們常常收到各地網路同修來信,皆言及雖有心學佛,卻不知從何學起,應如何聽經學習。又 淨空老和尚的講演有大小性相,各個宗派的經論典籍,法海深廣,初學者不知修學之次第,何者為先,何者為後,以故學而不得其宗旨,始勤終惰,退悔初心,實為可惜!今佛陀教育網路學院之成立,正是針對上述緣由,將現有網路的文字(教材)與影音(講演畫面)合為一體,如同「網路電視台」,為世界各地真正有志於學佛者,提供一個方便

快捷,隨時隨地不受時空限制的網路修學環境。網路學院一切課程之排列,皆是以一淨空老和尚為澳洲淨宗學院所訂之課程,從初級到高級,從本科到專科的修學次第,也是為實現澳洲淨宗學院將來能真正達到遠距教學的前哨站。今日社會是科技進步、資訊發達的時代,要善用高科技宣揚妙法,闡釋正教,令佛法傳遞無遠弗屆,才將進一步利益更多學人,將般若文海遍及寰宇,使一切有緣眾生得佛正法薰習之機會。若有心想修學的同修,可至佛陀教育網路學院參觀訪問。

# 淨空老法師英文網站 網址為

https://www.chinkung.org/,此網站主要以配合 淨空老法師的和平之旅,同時接引國外眾生認識佛教。提供 淨空老法師多元文化理念及國際參訪等相關 資訊。敬請諸位同修將此網址廣為流通給外國同修, 讓他們更有機緣認識佛教,功德無量!

# 淨空老法師專集大陸鏡像站 網址為

https://www.amtb.cn/,更方便大家記憶。大陸地區同修可以就近訪問這個網站。若同修於瀏覽中有發現任何問題,歡迎來信告知,請至amtb@amtb.tw。

# 2022年1月法務訊息

# 通告

因應中央流行疫情指揮中心維持全國新冠病毒(COVID-19)疫情警戒標準為第二級,並調整相關規定,請民眾持續配合政府防疫措施,共同維護國內社區安全,華藏淨宗學會自即日起至1月10日止,開放時間如下:

法寶流通處及櫃檯(台北市大安區信義路四段 333 之 1 號二樓)

每日: 8:30 ~ 21:00

念佛堂(台北市大安區信義路四段341號二樓之2)

平日: 9:00 ~ 16:00, 十齋日: 8:50 ~ 16:00

歡迎同修參加、同霑法益。敬請配合防疫規範-酒精消毒、 測量體溫、全程配戴口罩、實聯制登記,不便之處,敬請見諒!

籲請同修多念彌陀、觀音聖號或一同線上念佛共修護世息災, 祈願世間諸災障盡能消除,阿彌陀佛!欲知相關訊息,請詳 見華藏淨宗弘化網 https://www.hwadzan.com

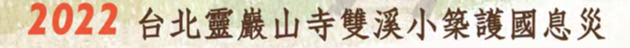
# 念佛止息諸災障 線上念佛網址

https://www.hwadzan.com/archives/25505

網路念佛堂網址

https://e.hwadzan.com/live/amtb

華藏淨宗學會 敬啟 民國110年12月27日



# 多三時繁念法會

主法和尚: 住持 上悟下道法師





1/2 (日) 10:30



歡迎線上共修

華藏淨宗學會 台北靈巖山寺雙溪小築

# 護國息災講座

# 一月份

每调一、一

每週三·四

每週五

每週六

每週日

《淨宗同學修行守則》

《修華嚴奧旨妄盡還源觀》節要習講

《金剛經講義節要》

《無量壽經選講》三十三品至三十七品

《緇門崇行錄淺述》

# 悟道法師

21:00 - 22:00

21:00 - 22:00

21:00 - 22:30

20:00 - 21:30

20:00 - 21:00



1月9日 ~ 1月14日

安士全書

18:00 - 19:30



護國息災需要般若智慧

# 通

太上感應篇擷要 金剛經講義節要

上悟下道法師

講

師

講

題

星 期

日

期

26.

05.

12.停

19 講

無量壽經

莊霖法師

五

14. 21.

07. 停

28 講

04.

莊傳法師

11.

18.

25

台北市信義路四段341號2樓之2 晚上七點至八點半 歡迎同修參加,同霑法益,敬請配合防疫規範



02-2754-7178



# 華藏念佛堂



# 平 日

自由式念佛

 $09:00\sim 14:00$ 

恭誦《佛説大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經》

 $14:00 \sim 16:00$ 

# 十齋日

念佛共修 (地鐘念佛)

 $08:50\sim11:50$ 

恭誦《地藏菩薩本願經》

 $14:00\sim16:00$ 

台北市信義路四段341號2樓之2 02-2754-7178

家業、事業<u>興旺</u>發達 達成人生的幸福圓滿

小小一書讀盡先人智慧





# 齊家治國的寶典

HZ32-023-02

規格

特32開平裝 (11公分 x 16公分)



《群書治要》是中國古聖先王修 齊治平之智慧、理念、方法、經驗、效 果的集大成,是歷經千萬年考驗所積累 下來的文化結晶,曾經幫助唐太宗開創 「貞觀之治」,亦能成為當今社會各界 人士修身、治家、處事的智慧源泉。

2012年,蔡老師應馬來西亞當地 企業邀請,圍繞《群書治要 360》的六 條大綱:君道、臣術、貴德、為政、敬 慎、明辨,講授了七堂課程。蔡禮旭老 師的講授,將《群書治要》的智慧與企 業管理、家道經營的實踐融會買通,能 在生活、工作中對照應用。





## 佛學基礎入門系列講演

97-020-USB401

### 規格

32 GB USB 🜵

### 檔案格式

MP4

「佛教」是佛陀的教育,是佛陀對 九法界衆生至善圓滿的教育,包含 了無盡無邊的事理。所以佛教是教 學、教育,不是宗教:是智慧、覺 悟宇宙人生的教育。而佛法更是三 世的教育,講過去、現在、未來, 為一切衆生所必需。





華藏淨宗弘化網



線上捐款

# 華藏净宗學會

地址:臺北市大安區信義路四段341號二樓之1

郵局劃撥帳號:19391076 戶名:社團法人中華華藏淨宗學會

• TEL: +886-2-27547178 • FAX: +886-2-27547262

•E-mail: hwadzan@hwadzan.com

# 最新訊息

# 【下載】儒釋道網路電視台 APP 淨空老法師專集網 華藏淨宗弘化網

# 請關注加為好友以接收最新訊息

- Facebook
- Youtube

佛陀教育雜誌由華藏淨宗學會恭製

e-mail: amtb@amtb.tw

