

# 佛陀教育雜誌

Vol. 525



# 目 錄

本期专栏 02 落实六大 和谐寰宇 成就圆满(上)

> 经论辑要 *09* 金刚经讲义节要述记 (250)

> > 印光大师开示 14 警人命无常

> > > 伦理道德 15 杨震拒金

因果教育 17 文昌帝君阴骘文广义新译 (90)

心得交流 21

答疑解惑 23

网路讲座. 法宝流通. 信息交流 26

# 本期内容简介

记得二战之后的一九四五年,为了吸取战争的教训,成立了联合国教科文组织,提出"战争起源于人类的思想,因此务必要在人的思想上构建和平"。这句话说出了整个世界治乱的根源,也传递给我们一个重要的信息,就是整个宇宙与我们的起心动念关系非常密切。请看本期专栏。

般若所说的原理原则,既深且妙,然对于业习深重的凡夫而言,实在太难。"念头不起则已",起则是妄念。"起则非之",非是去除,妄念起来,用方法去除。请看《金刚经讲义节要述记》。

### 本期专栏

# 落实六大 和谐寰宇 成就圆满(上)

记得二战之后的一九四五年,为了吸取战争的教训,成立了联合国教科文组织,提出"战争起源于人类的思想,因此务必要在人的思想上构建和平"。这句话说出了整个世界治乱的根源,也传递给我们一个重要的信息,就是整个宇宙与我们的起心动念关系非常密切,如果我们动的念头是善的,这个世界就变成天堂、极乐世界;如果我们念头不善、负面的,不仁、不义、无礼、无智、无信,那么这个社会就混乱。

佛在经典上说:"一切法从心想生。"一切人的思想、心念,不仅影响整个世界,更能影响整个宇宙。现在许多国家领导人、专家学者对世界恢复安定和平失去了信心,信心危机才是目前人类所面临最严重的问题。如何树立信心?这就要做出榜样,拿出证据来,要有人真正把中国传统文化、圣贤教育做出来,身行言教,做出实践成果给大家看。为此我们特别提出"六大",就是:发大心、立大愿、扎大根、固大本、修大行、证大果。

### 一、发大心

大心指的是什么?就是神圣的大爱,这种大爱是 宗教宣扬的仁慈博爱,也是诸佛菩萨的大慈大悲。究 竟来说,这种神圣的大爱就是我们的真心,也是《三 字经》所说的"人之初,性本善"的本性本善。我们 要发起这种神圣的爱心, 爱人如己, 推己及人, 用真 诚心处事待人接物,平等、无条件的爱护一切人。中 国老祖宗了不起,将回归本性本善、神圣大爱的教育 概括成一个"孝"字。"孝"字是会意字,由两个字组成, 上面是"老"字,下面是"子"字,表示上一代和下一 代是一体。上一代还有上一代,下一代还有下一代, 竖穷三际、横遍十方, 所以整个宇宙是一个生命共同 体,无穷无尽的众生与我们是同一体,从一体生出 的大爱就是大孝、是至孝,也就是佛法说的菩提心。 所以,将孝心发扬光大,就是这里的发大心,也就是 发菩提心。

#### 二、立大愿

这个大愿就是要将传统文化圣贤教育承传下去, "为往圣继绝学,为万世开太平",我们要有这种使 命感。现代人所经历的苦难、所面临的问题,比过去 超出许多倍,而真正能够解决这些问题的方法,就是 弘扬圣贤的普世教育:伦理教育、道德教育、因果教育。现在传统文化到了继绝存亡的边缘,如果此时不救,十年之后想救,恐怕就来不及了,所以这件事非常迫切。立大愿体现在效法古圣先贤的存心与行持,学佛就要像释迦牟尼佛,学儒就要像孔子,学道就要像老子。我们和他们的心愿相同、言行一致,必然得到这些圣贤的加持。

### 三、扎大根

有了大心和大愿,那就要扎好道德的根基;好比一棵大树,根深则枝繁叶茂。扎好道德的根基,才能真正做到"学为人师,行为世范"。"道"是宇宙人生的真理,是大自然的规律,古人说:"道也者,不可须臾离也",即真理无所不在,也就是上帝与我同在,体现在社会上便是五伦。"德"是遵循宇宙真理与自然规律。言行都能符合道,自然身心都有所得(德),德就是五常。道德是做人的根本、是生活工作的归依。

五伦是父子有亲、君臣有义、夫妇有别、长幼有 序、朋友有信,这就是道。这不是哪一个人发明创造 的,这是大自然的规律。父子是一体的,因此父母之 道在慈、在爱;子女之道在孝、在敬。现代社会出现 了很多棘手的问题,都是因为爱没有了,父母不懂得 爱儿女,儿女不懂得恭敬父母、不能孝顺父母。

"君臣有义"就是领导与被领导人之间要合乎道义,无论是做上级还是下属,思想言行都要遵循道义,要合情、合理、合法。在道义的基础上组成的公司行号,必然能够经营得长久;以道义组成的社会国家,也一定能够长治久安。所以要想世界长治久安、太平盛世,就必须要回归到道义、重视道义。

"夫妇有别"是夫妇建立一个家庭,各自有不同的任务,男子负责家庭经济生活,女子负责教育下一代,下一代能否成为圣贤、君子,全靠母亲的教导。所以中国人讲"男主外、女主内",这是分工不同,不能相争。现在夫妇都争着在社会上工作,把下一代的教育疏忽了,得不偿失。中国的古圣先贤知道,夫妻的结合不是两个人的事情,而是关乎整个社会安定、世界和平的大事,所以不能不谨慎,不能不重视。现在没有人讲这个大道理,两夫妻彼此不能相容,离婚率愈来愈高,社会从这里乱了。由此可知,夫妇不和要负社会道义与因果责任。

"长幼有序"是指小的一定要服从大的,大的要带好小的。一家兄弟姊妹之间相亲相爱,长大之后也不会改变,依然互助合作,这样的家庭美满幸福,这样的社会自然稳定、长治久安。所以中国古人教育小孩不许争,只能让;小时候会忍让,长大了他就会谦让,在社会工作他懂得礼让。现在"让"的教育没有了,从小就教竞争,长大之后只知道争名夺利,就算是一家人也要告上法庭,这就给社会带来动乱、混乱,让大家生活都没有安全感。

最后"朋友有信",朋友之间彼此信赖,决定没有欺骗。所谓"人无信则不立",一个人言而无信,就不能立足于社会。古人讲信用,父亲欠的债,儿子、孙子都要想方设法把它还上,不需要任何法律文件的约束,这就是信义。

中国传统的生活方式,是人人生活幸福、家家快乐安康、社会长治久安。这一点,英国哲学家罗素看到了,历史哲学家汤恩比也看到了。汤恩比晚年,念念想着如何让世界永远没有战争,世界能够安定和谐,互相包容,互相敬爱,所以他深深期望,在二十一世纪,中国文化能够普及全球。为什么?他说唯有中国传统文化是包容的、是谦让的、是为别人着

想的。

中国几千年的历史,无论对内对外,都讲求平等对待、和睦相处,能够舍己为人,待人厚道,生活节俭。这就是汤恩比给当今人类树立了坚定的信心:中国传统文化是能够为世界带来长治久安、持久和平的重要文化遗产,它是属于全人类的,它是属于全世界的。

五伦是自然的规律,这就是"道",古今中外, 人人都处在五伦关系之中,决定不能违背。能够依从 父子有亲、君臣有义、夫妇有别、长幼有序、朋友有 信,依这五条生活工作、待人处世,就是遵循道义、 遵循大自然的法则生活,这就叫"德"。德包括三个 方面: 五常,就是仁、义、礼、智、信;四维,就是礼、 义、廉、耻;八德,就是孝、悌、忠、信、仁、爱、 和、平。

仁是推己及人,爱人如己,想到自己一定想到别人,还要将这分存心推到一切生物,甚至于物质环境。"亲亲而仁民,仁民而爱物",心存仁爱之心,工作生活、待人处世都能如理如法、合乎道义,这样的人做事才有分寸。待人能守礼就是持戒,因戒生

定,因定开慧。所以懂得义、能守礼的人,心中常生智慧;有了智慧,就会恭敬圣贤、力行教诲,从中起信,这就是信而好古、信德坚固。这是一切美好的品德都是从"父子有亲"生出来的,可见一体的亲爱确实是德行的核心。

"四维"是春秋时代管仲提出来的,他说"礼义廉耻,国之四维。"领导人教化众生,要让他们知道礼义廉耻。这四种品德如同四根支柱,支撑着一个国家长治久安。"廉"是不贪污,"耻"是有羞耻,不道德的事情羞于去做。这四个字,中国传统社会非常重视,因此数千年来安居乐业、繁荣稳定,这也是我们今天所向往的。

将"德"的三个方面总结起来就是十二个字,"孝 悌忠信,礼义廉耻,仁爱和平",这是中国哲学真正 的纲领,是学习圣贤教育的根本。落实这个根本,学 习宗教可以成圣成贤,学习世间学问可以成为君子。

> >>续载中 恭录自净空老和尚讲演

#### 经论辑要

# 金刚经讲义节要述记(250)

13. 当知念头不起则已。起则非之,便是离念之快刀 利斧也。岂非最妙观门

般若所说的原理原则, 既深且妙, 然对于 业习深重的凡夫而言,实在太难。"念头不起则已", 起则是妄念。"起则非之",非是去除,妄念起来, 用方法去除。若心中仍有个"凡所有相,皆是虚妄", 又起了妄念;观"应无所住,而生其心",心中就着 了这一句,都着了相。起心动念就着相;若一切都 不想,又着了空相,非法相。而念佛法门的妙处是 起则非之,用一句"阿弥陀佛"非之,才有一念起来, 第二念回归"阿弥陀佛"就行了。着阿弥陀佛的相, 可以往生凡圣同居土、方便有余土,都是着相往生; 不着相往生,则生实报庄严土、常寂光净土。须知一 切法门,无论大乘、小乘,着相都没有成就,大乘法 虽然殊胜,但做不到。明白此事实真相之后,才真正 完全肯定,回归净土,此法最为殊胜。此经的方法是 智念,归到佛号是净念,净念比智念更为亲切。

14. 六度万行, 一一如法精进修行, 而曾无芥蒂于其 胸中。一一精进, 不坏也, 无不相也。心中若 无其事,不着也,无相也。一切世间法,事来即应,事过便休。虽休而能应,应而能休。所谓提得起,放得下。

"六度万行, 一一如法精进修行, 而曾无芥蒂于 其胸中。"六度,从布施、持戒、忍辱、精进到禅定, 皆属于事相。世出世间一切法无量无边,归纳不外 这五大纲目,即前五度。"曾无芥蒂于其胸中",此 句是般若波罗蜜。尽心尽力将事情做得尽善尽美, 但心中若无其事,干干净净,一尘不染。不仅做过 之后不染,正在做时也不染,方是真正修学大乘者。 心中一有染着,就是轮回业。只要有一丝毫染着,凡 是利益众生、利益社会,不为自利的是善业,果报在 三善道。如果有一念为自己或为我的小团体,是自私 自利之心,就是恶,果报在三恶道。轮回心是妄想、 分别、执着,所谓三心二意,"三心"是阿赖耶、末那、 第六意识;"二意"就是末那识及意识,末那是意根, 第六是意识。用八识五十一心所,称为轮回心,造的 是轮回业, 所以不能超越六道轮回, 受苦无有穷尽。

要想在这一生超越轮回,无论从事任何行业,只 要将心转变,任何行业都是菩萨事业。菩萨事业的做 法是,心中除了阿弥陀佛之外,什么都没有,尽心尽 力服务社会大众,做社会大众的榜样,立即转变为菩 萨事业。菩萨事业不离日常生活范围,端视观念是否 能转变。

菩萨行是布施,尽我们的心力、体力为一切众生服务,即是布施。持戒是守法,不仅遵守佛陀的教诫,而且国家法律、地方规约,乃至风俗习惯、道德观念全部都要遵守。忍辱是有耐心,对人、对事、对物要能忍让。

《金刚经》上,世尊在菩萨行中特别强调布施与忍辱。布施是修福,忍辱方保得住福报。菩萨行念念都为利益众生,没有想到自己;想到自己就有分别、执着、妄想,所造的是轮回业。轮回之中,因果非常可怕,勿以为自己做的是善业、佛事,如果不明白事理,将来很可能堕地狱,还不知何以至此。灌顶法师于《大势至菩萨念佛圆通章》的注解末后,说明念佛人有一百种不同的果报。有人念佛上上品往生,生到极乐世界就成佛;有念阿弥陀佛之人,却堕落到地狱。李老师曾宣说此事,虽然口中念佛,但心中却以佛法做自私自利的营业,以此重罪故堕地狱。其中的道理,是破坏佛法的形象,令社会大众对佛教产生误会,故须背负此罪,此事严重。由于破坏三宝的信誉,障碍许多人修学佛法之信心,其因果应堕地狱。

佛门中的点点滴滴,必须小心谨慎。损坏三宝、偷盗三宝物,都是堕阿鼻地狱。此事从何处结罪?从戒律而言,一般人偷盗一人之物,即使偷得再多,只欠一人,结的罪轻。如果偷盗政府的财物,即使是一块钱,因为是国家的财物,结的罪就重。政府的钱财从所有国民的税收而来,等于偷了全国人民的财,偿还困难,虽然偷很少的财物,但结的罪却非常严重。

偷盗三宝物更不得了,不但没有国家界限,而且没有佛刹的界限,尽虚空遍法界,十方三世一切诸佛国土的三宝都有分。如果偷一针一线、一块钱、一毛钱,结罪太重,所以堕阿鼻地狱。偷盗非常容易犯,要非常小心谨慎。六度要"一一如法精进修行",心中一尘不染,若无其事。

"一一精进,不坏也",不坏世间法。"无不相也",就是有相,没有落空。"心中若无其事,不着也",就是无住,应无所住。"无相也",如此一来,空有二边不住,与自性的体、相、作用皆相应。方是顺着自性,即是佛菩萨。

"一切世间法,事来即应",事情来了就做;"事过便休",休是心中没有执着。事来了,需要用思考

的,就用思考;需要用劳力的,就用劳力,尽心尽力将事做好。事做过之后,心中无丝毫痕迹,干干净净,即是"应无所住,而生其心"。"虽休而能应,应而能休。所谓提得起,放得下。"放得下就是休,心中一尘不染。提得起就是认真努力做我们本分的事。可见佛法并非消极,而是很认真努力做利益一切众生之事业。世间任何行业都是要利益社会,为大众服务。

>>续载中

《金刚经讲义节要述记》讲于1995.5新加坡佛教居士林及美国,华藏讲记组恭敬整理。

### 印光大师开示

# 警人命无常

求生西方者,不可怕死。若今日即死,即今日生西方。所谓朝闻道,夕死可矣。岂可今日要死,且不愿死。既贪恋尘境,不能放下,便因贪成障。净土之境不现,而随业受生于善恶道中之境便现。境现,则随业受生于善恶道中矣。往生西方,便成画饼。故修西方人,今日死也好,再活一百二十岁死也好。一切任彼前业,不去妄生计校。倘信愿真切,报终命尽,便即神超净域,业谢尘劳。莲开九品之花,佛授一生之记矣。

(正) 复高邵麟书一



#### 伦理道德

# 冒雪还书

汉朝时代有个人叫杨震。他为官非常清廉,而且常常帮助国家举荐一些好的人才,为国服务。当时他在东莱做太守,就举荐了一个读书人叫王密,举荐他当昌邑令,就是昌邑的县官。

王密很感谢他,所以有一天晚上就带了一些黄金去送给他。杨震看到他送来的黄金,就跟王密说: "我很理解你,还举荐你做官,你为何如此不理解我,还要送我黄金?"

王密说:"没有关系,只是我一点心意,绝对没有人知道。"

杨震就说:"何以会没人知道?天知、地知、你 知、我也知。"

所以,一个人的品德在何处容易被人看出来?在没有人看到的地方,才能显现一个人的节操。王密听完之后,觉得很惭愧,就把黄金带走了。杨震"暮夜拒金"的事,古今中外,影响很大,后人因此称他为"四知先生"。

杨震为官清廉,不谋私利。这在古代不但是十分 可贵的品德,就是在现代也是人们十分欢迎和敬仰的 品德。如果为官的人都是贤能有德的人,天下百姓就 会心悦诚服,国家就会兴旺发达。



### 因果教育

# 文昌帝君阴骘文广义新译 (90)

清朝昆山周梦颜安士氏述/民国蓬岛思尼子新译

#### 【下附质孔说】

### 补格物致知章

朱子读古本〈大学〉<sup>(9)</sup>,说"听讼"章之后遗失"格致"一章,就推托说是程子的意思而自作一章,列在贤传里面。当时议论纷纷,认为后儒纵然贤能,也没有擅自增补经书的道理。孔子作《春秋》,如夏五郭公之类,并不难增补几字而使文句完备,但最后还是当成有疑问而暂时搁置,不做主观判断的原因,是为了慎重起见啊!何况朱子所补的,都是接近于后人当时做文章的风格,不像是圣经贤传的编写格式。这是只知其一、不知其二的缘故。

以我的想法来推测,这一章原本并没有遗失。所谓解释"格致"的,就是"听讼"章。因为天下事物的道理本来就没有穷尽,进入一个境界,就又有另一个境界。就以狱讼来说,人们只知判决得非常合理,就是最高的原则,哪里知道"听讼"以外,还有"无讼"这一个方法更是胜过它呢?人能格物致知,了解天

下的道理,各个都有最高的方法,对于修身、齐家、治国、平天下并不困难。因此藉由"听讼"这一个方面,做为推演同类问题的凭藉,原本就不是以此来解释"本末"。因为这一章原本是着重在"知"字,而不是着重在于"本"字。朱子过分看重偶然采用的"本"字,而忘记这一章专重的"知"字,所以用它来解释"本末"。

而且曾子所阐释的,不过是三个纲领、八个条目而已,"本末"既不是纲领,也不是条目,何必特别解释。如果"本末"解释了,"终始"又为什么不解释呢?现在就算仔细研习各传的文法,也就可以清楚地看出来。只因诚意是第一章,所以说所谓诚其意者,是特地用专释的语言。若是以下四章,都是用连续不断的笔法。假使专释诚意之前,又加上一章所谓致知在格物,那么文法就乱了。经传都还存在,读书人为什么不静下心来看一看呢?至于第二节的"此谓知本",及"此谓知之至也"两句,是反覆歌颂赞叹,令人忽然觉悟的意思,也不是多余或错误的文句。

(9) 古本的〈大学〉、〈中庸〉,原本是《礼记》中的两篇。 朱熹将它们与《论语》、《孟子》合称为四书。立意固然 很好,但他却随意篡改〈大学〉原文,造成经文紊乱,开 启"改经"的恶风。现在一般的儿童读经教材,就是采用朱 烹篡改的版本,并非古本原貌。学者应当直接取用《十三经注疏.礼记》中之古本原文,才不至于受到朱熹的误导。"正蒙教育中心编订"、"了凡学会印行"的《学庸论语》读经教材,正是采用真正的古本原文,若想一窥〈大学〉原貌,敬请洽询了凡学会。

### 服尧之服

"服"就是"事"(从事)的意思。《尚书》中的"缵禹旧服"、"以常旧服",都做"事"字解释。"服尧之服"就像是说做尧所做的事。下文念诵尧所说的话,实行尧的行为,正是服尧之服的註解,应当与"君子动而世为天下道"的"动"字同等看待。

现在註释中说,曹交的衣冠与言行不遵守礼节,所以用这一句来告诉他;那么"服"这一个字,竟然当成"衣服"的服了。但是尧所服的,是日月星辰的十二章,曹交怎么能够穿呢?如果说是尧所制定的法服,那么衣冠服色随着时代而变更,生于现代而返回古代,这是孔子所不愿意做的。曹交生于周朝末年,忽然教他穿一千八百年前的古服,似乎很奇怪而荒谬。

至于夏桀虽然无道,他所穿的也一定是天子的服饰,绝不会说我是无道的国君,就另外制作无道的衣冠来流传后世。曹交怎么会自己仿效古服的式样而去穿着呢?所以不如解释为"事"字的说法较为适当。

【按】书是圣贤的书,道理是天下古今的道理;天下古今的道理,天下古今的人都可以说。所以古人著书,必定会谦虚地说:"留待以后让有贤德的人去阐发。"他们心中很希望后人胜过前人,不是要后人一代不如一代。如果说已经有了固定的解释,后人就算有所阐发,也不准许说出一个字,这就是一味地以先儒为准则,而阻绝天下后世的口,可以这样子吗?

>> 续载中

心得交流

# 《弟子规》学习报告

一个人力行孝道,自然会把父母放在心上,这样的人无论是在工作上,还是学习上,都会努力进取,因为他会时时想着不让父母担心,他懂得"父母教,须敬听",他也知道"德有伤,贻亲羞"。不能好好学习不只是误了自己的一生,也会让父母担忧难过。

而一个孩子知道要好好学习、工作,自然会"朝起早,夜眠迟",他会珍惜时间,爱惜生命。在工作、学习中,他与大众相处时,也会友善和睦。孝顺父母的这个同理心,也会使他在面对长辈时自然恭敬,一定会"事诸父,如事父,事诸兄,如事兄"。这些都是因为怕父母担心、难过而自然做到的。而他的友善和恭敬,很容易就得到长辈的关爱和提拔。从小就培养他好的品行,以后他做任何事你都不必担心。

孩子懂孝道,自然会谦卑有礼,就会常常遇到善知识,广结善缘,就会"德日进,过日少",所以孝做好了,就会拓宽心量,就能做到"凡是人,皆须爱",从对父母的爱扩大到对一切众生的爱。

一个孩子的成长,有这种良善的教育,受益的绝对不只是他自己,他会影响身边所有的人。孝做圆满了就能达到一切男人是我父,一切女人是我母,慢慢体会到宇宙与我是一体的情怀,无缘大慈,同体大悲的心就能生出,就是一个真正如法的好人!

文章來源: 佛陀教育網路學院 - eb45386 同學

# 答疑解惑

问:弟子很想用功学习,但总觉得障碍重重,原因是工作没有着落,感情不稳定,每天还要面对生存的现实问题。请老法师度我早日走出迷途。

答:问题就是你肯不肯接受,你要肯接受,佛门广大,确实是有办法帮助你。能接受,告诉你,你把这个放下,不就没问题了吗?你何必要执着?何必把这些事情放在心上?能够一切放下,你心就定了,定生慧,智慧才能解决问题。所以做人的根本是学《弟子规》,《弟子规》是根本的戒律,先把人做好,然后再学佛。

中国自古以来传统教学的三个根,儒释道三个根。儒是继承中国五千年传统的教学,它的根就是家庭教育。中国在全世界,它的特色就是家庭,中国人重视家庭,没有不爱家的,家扩大才是国,所谓是齐家、治国、平天下。每个家、每个姓氏都有祠堂,这在外国没有的,永远纪念祖先。家有家谱,代代相传,它有个根。而且多半家谱里面都有家训、家教、家规,都有这些。《弟子规》可以说是中国家教的集大成,也就是说做人基本必须要做到这些,

这是做人的基本,人都做不好,你还能成得了佛吗? 所以这位同学的问题,学《弟子规》你就走出来了, 你的问题就解决了。

问:请问应如何培养慈悲心。弟子不想轮回,很想脱离这个痛苦的身体到极乐世界去,但觉得成佛后要度众生很麻烦。虽然很喜欢念佛、听你讲经,但是发不了大慈悲心,请问怎么样修学?

答:首先一定要把《弟子规》跟《感应篇》、《十善业道》这个基础学好,至于发心的事情,再说。你真的把这三样东西学好之后,可能你的慈悲心就发出来了,为什么?慈悲心是你的本性,你本来有的。现在发不出来,是你的烦恼习气太重,把它障碍住了,挡住了它透不出来,障碍除掉之后它自然就出来。因为什么?那是你的真心,那不是妄心。

问:弟子认识一位三十多岁的女众,与一般人不同的是她不信任何法门,但从小就有一位师父看护着她,在睡梦中交流。这位师父我们肉眼看不到,与我们的空间维次不相同,但是每次这位女众犯错误的时候,她的师父就会严加惩罚,例如她曾经耳聋、瞎眼,也做过哑巴。虽然她师父不让她告诉别人,但因为我和她的因缘特殊,所以知道这些事情。请问他的师父是佛菩萨吗?

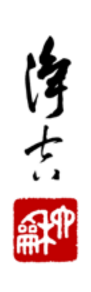
答:不是佛菩萨,佛菩萨一定教她从《弟子规》、《感应篇》、《十善业道》去做。

问:《弟子规》中"亲有过,谏使更"、"过不规,道两亏"等经文,与"真正修道人,不见世间过",两者之间如何理解。

答:一个是从事上说的,一个是从理上说的;一个是在初学阶段说的,一个是功夫成就时说的,不一样。功夫成就的时候,我们不要说大乘教,就说小乘教,阿罗汉的成就,执着没有了。见别人过是执着,所以阿罗汉不见世间过。菩萨也不见,菩萨没有分别,你见别人过,你一定有分别。佛不见,为什么?见别人过一定有妄想,佛没有妄想。所以你就晓得,佛、菩萨、阿罗汉不见世间过。

《弟子规》里面都是凡夫,我们妄想分别执着一样也没断。父母也没断,我也没断,所以见到他的过失要劝导他,要规劝他,照《弟子规》上去做。《坛经》上的太高了,等到你证到阿罗汉之后,自然就是这样子。可是阿罗汉、菩萨要到人间来,看到人有过他还是规劝的,他那是劝而无劝,无劝而劝,事上有劝,心里面干干净净,一尘不染。

他不生随治随我 他不是随道



### 淨空老和尚网路直播台

◎淨空老和尚最近讲演资讯,详细内容请参考 网路直播台 (CN 镜像站)

### 法宝流通

- ◎淨空老法师讲演 CD、DVD 及书籍,皆免费结缘, 请就近向各地淨宗学会索取
  - ◎台湾地区同修请领法宝,请至华藏淨宗学会弘化网 法宝结缘
  - ◎中国大陆同修请领法宝,请至 http://fabo.hwadzan.net/

### 信息交流

佛陀教育网路学院成立缘起:我们常常收到各地网路同修来信,皆言及虽有心学佛,却不知从何学起,应如何听经学习。又 淨空老和尚的讲演有大小性相,各个宗派的经论典籍,法海深广,初学者不知修学之次第,何者为先,何者为后,以故学而不得其宗旨,始勤终惰,退悔初心,实为可惜!今佛陀教育网路学院之成立,正是针对上述缘由,将现有网路的文字(教材)与影音(讲演画面)合为一体,如同「网路电视台」,为世界各地真正有志

于学佛者,提供一个方便快捷,随时随地不受时空限制的网路修学环境。网路学院一切课程之排列,皆是以 淨空老和尚为澳洲淨宗学院所订之课程,从初级到高级,从本科到专科的修学次第,也是为实现澳洲淨宗学院将来能真正达到远距教学的前哨站。今日社会是科技进步、资讯发达的时代,要善用高科技宣扬妙法,阐释正教,令佛法传递无远弗届,才将进一步利益更多学人,将般若文海遍及寰宇,使一切有缘众生得佛正法薰习之机会。若有心想修学的同修,可至佛陀教育网路学院参观访问。

### 淨空法师英文网站 网址为

http://www.chinkung.org/,此网站主要以配合 淨空法师的和平之旅,同时接引国外众生认识佛教。 提供 淨空法师多元文化理念及国际参访等相关资 讯。敬请诸位同修将此网址广为流通给外国同修,让 他们更有机缘认识佛教,功德无量!

### 淨空法师专集大陆镜像站 网址为

http://www.amtb.cn/,方便大家记忆。大陆地区同修可以就近访问这个网站。若同修于浏览中有发现任何问题,欢迎来信告知,请至 amtb@amtb.tw。

### 最新讯息

### 【下载】儒释道网路电视台 APP(安卓系统)

### 请关注加为好友以接收最新讯息

淨空法师专集网

华藏淨宗弘化网

微信 ID: amtbhz

新浪微博

**LOFTER** 

**Facebook** 

淨空法师专集网站 佛陀教育杂志由华藏淨宗学会网路组恭製

e-mail: amtb@amtb.tw

