

# 佛陀教育雜誌



本期專欄

念佛是因 成佛是果 一淨土概述 (1/3)

### 目 錄

本期專欄 02 念佛是因 成佛是果—淨土概述 (1/3)

> 經論輯要 05 金剛經講義節要述記 (352)

> > 印祖法語 08 釋普通疑惑

倫理道德 09 文本乞恩

淨空老法師開示 12 藥師佛聖誕紀念日

因果教育 18 太上感應篇講記 (92)

> 翰墨飄香 20 淨空老法師墨寶

> > 學佛答問 21

游藝園地 24 漫畫《地藏菩薩本願經》

網路講座.法寶流通.信息交流 33

### 本期內容簡介

生西方極樂世界,就是生一切諸佛剎土。請看本 期專欄。

「行解方便,當同時並進。」解道就是行道,行 道便是解道,這是真正用功的修行人。請看《金剛經 講義節要述記》。

### 本期專欄

### 念佛是因 成佛是果一淨土概述 (1/3)

### 一、華嚴指歸一念佛求生淨土

我是1971年開始講《華嚴經》,這部經典的目標是一生成佛。在華嚴會上代表的菩薩,普賢與文殊,這兩位大菩薩都是念佛求生淨土。善財童子五十三參,善財的老師是文殊菩薩,文殊菩薩發願求生淨土,最好的徒弟一定是繼承老師衣缽的。所以我們發現原來善財童子在文殊菩薩那裡就是修的念佛法門。他出去參訪,第一位老師是普賢菩薩十大願王導歸極樂。這一個頭、一個尾,就說明了善財童子所修的法門,徹始徹終就是念佛法門。這是我講《華嚴經》十七年的心得。

### 二、淨土修學宗旨-發菩提心 一向專念

善導大師在《觀經四帖疏》裡面說,「發菩提心,一向專念」,如果是專修,一百個人修,一百個人往生;一千個人修,就一千個人往生。什麼叫做專?身要專禮阿彌陀佛,禮是禮拜,我們每天拜佛,就拜一尊阿彌陀佛;口專稱阿彌陀佛,稱是稱

念,只念阿彌陀佛;心專想阿彌陀佛,身口意三業專修。他說這樣修法,決定往生;如果是雜修,那往生的比例,大概一萬人當中,難得有三、五人往生。這還是說過去那個時代,要在今天這個時代,恐怕一萬個人當中,一個都找不到了。

萬益大師在《要解》裡面告訴我們,發願求生西 方淨土的心就是無上菩提心。無上菩提心是成佛的 心,求生淨土就成佛,真正是一生成佛,也是名符 其實的即身成佛,是成圓教無上正等正覺。

不講《阿彌陀經》,沒有一尊佛不勸一切眾生念佛求生淨土。這個事實搞清楚,我們才明白,原來阿彌陀佛就像是諸佛世界裡面的一個佛教大學的校長,十方一切諸佛等於說他派到各地去招生的,所招的學生統統送到西方極樂世界去。你就知道阿彌陀佛的教區是盡虛空遍法界,所以你念一尊阿彌陀佛,就是念一切諸佛,一尊佛都沒有漏掉;生西方極樂世界,就是生一切諸佛剎土,而且極樂世界不像其他諸佛世界條件很苛刻,這個難得,所以才真正認識了淨土之偉大。

>>續載中 恭錄自 淨空老和尚講演

### 經論輯要

### 金剛經講義節要述記(352)

### 八八、反顯

### 若心有住。則為非住。

心若有住就錯了,反過來說,心無住就對了。無 論住什麼,只要心有住,決定不是圓初住菩薩。以淨 宗念佛功夫而言,圓初住是理一心不亂;心有住,決 定未證得理一心。功夫成片有住,事一心也有住,理 一心就無住了。

25.行解方便,當同時並進。若解之一面,得其方便,則可以增智慧、養道心。若行之一面,得其方便,則喜怒哀樂,或不致牽動主人翁。亦不致矜張急燥,自是自滿。不然,正念必提不起,千萬勿忽。

「行解方便,當同時並進。」解道就是行道, 行道便是解道,這是真正用功的修行人。如果略能 解,而做不到,不是修行人。有解無行,解得未必 透徹、真實,因為沒有通過實驗。現代科學家講求 實驗,實驗尚未證實的理論,未必是真。佛法所說 的理論與方法,我們要做到,並經由實驗證實,才 是真的。所以,解、行要同時並進,天天有悟處, 其中有真樂,法喜充滿,光陰沒有空過。換言之, 自己的境界每天提升。若一天沒有進步,這一天就 空過;一年不進步,這一年就空過。真是可惜!一 個真正修行人,決定不肯放棄寶貴的命光。

「若解之一面,得其方便,則可以增智慧、養道心。」行幫助解,解幫助行,這才真正增長智慧。 養道心,道心就是法喜充滿,清淨自在。

「若行之一面,得其方便,則喜怒哀樂,或不 致牽動主人翁。亦不致矜張急躁,自是自滿。」行 持功夫得力時,喜怒哀樂,即七情五欲,展現在面 前而不動心。主人翁是指我們的心性不為外境所動 搖,自己的心能做主宰。如果心不能做主,境界現 前時,心仍被境界所轉,順心的起貪愛,不順心的 起厭惡、憎恨,則是功夫不得力。

我們平時六根接觸六塵境界,須時刻勘驗自己的功夫,是否動心。假如動心,立刻念阿彌陀佛,把 妄念換成阿彌陀佛。如果阿彌陀佛也壓不住,喜怒 哀樂一定顯現,用《金剛經》的「一切有為法,如 夢幻泡影」,連念數句「凡所有相,皆是虛妄」,將 起伏的念頭伏住,再念這句佛號功夫就得力。真正修 行,就是在一切人事環境中,將自己的妄想、分別、 執著去除而已。修行不能離開境界,前文是說不受外 境干擾,下文說明自己修學的態度。

《金剛經》末後說,「不取於相,如如不動」。我們是否做到如如不動?如果仍有絲毫得意自滿,甚至顯出驕傲、急躁,這不是外境,是內心已動,都是功夫不得力。念佛人不受外境影響,有時自己內心會起矛盾。為何得不到一心?此即顯出急躁,是功夫不得力。一直念下去,無論是否有瑞相也好,沒瑞相也好,都不要理會。若因有瑞相而自覺滿意,則功夫完全破壞。佛菩薩不現瑞相,實在是因為自己沒有功夫,心仍尚未定下來,禁不起考驗,故不現瑞相。直至功夫真正成就,即使見到佛來,也如如不動,心中若無其事,屆時佛一定會現相來考試。

「不然,正念必提不起,千萬勿忽。」可見正念要 緊,正念就是佛念,即一句阿彌陀佛。

> >>續載中 恭錄自 淨空老和尚講演

### 印祖法語

### 釋普通疑惑

律,不獨指粗跡而已。若不主敬存誠,即為犯律。而因果又為律中綱骨。若人不知因果,及瞞因昧果,皆為違律。念佛之人,舉心動念,常與佛合,則律教禪淨,一道齊行矣。

(正) 復謝誠明書



### 倫理道德

### 文本乞恩文本有弟,太宗不悅。婉曲陳情,泣下嗚咽。

今文本,為右相,弟文昭任校書郎,多交輕薄。太宗不悅,謂文本日,卿弟多故,朕將出之。 文本日,臣弟少孤,老母特鍾愛,令出外,母必愁瘁,無此弟,是無老母也。容臣歸,極言勸誡之。 因泣下嗚咽,上愍其意而止。

情到至處,無不感動,況賢明如太宗乎。文本愛弟,出於至情,實根於至性。發悲哀之語,陳懇切之衷,且垂涕泣而道之。卒以感動君王,收回成命,得免慈親之愁瘁,兼保弱弟之安寧,殊令人歎服不置。

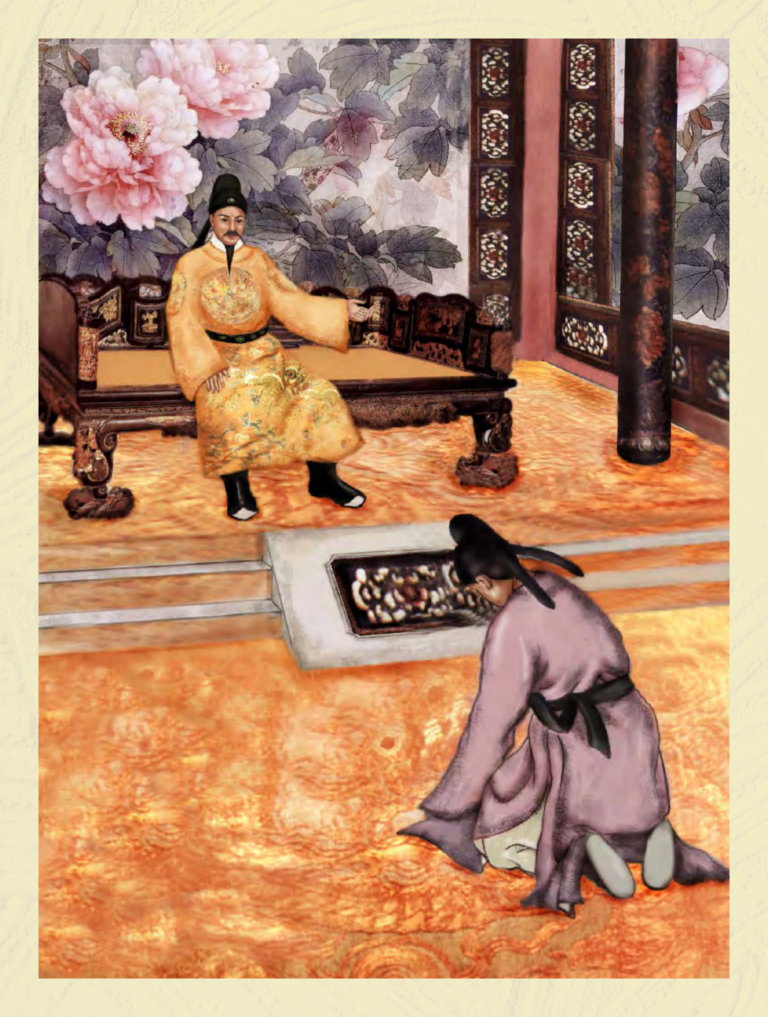
唐朝時,有位大臣姓岑名文本,他為人謙遜, 崇尚節儉,忠誠謹慎,不貪戀功名利祿。不僅如 此,他的記性強,文筆渾然天成。太宗皇帝說:「 只要有文本在,天下的詔書就不成問題了。」因 此,太宗皇帝很器重他,還命文本當右丞相。

文本的弟弟文昭,在朝任校勘書籍的官職,但 他的個性與文本截然不同,來往的朋友,多是些輕

### 薄沒有修養的人。

太宗皇帝非常重視臣子的德行,所以看到文昭,心裡很不高興,便對文本說:「你的弟弟辦事常常出差錯,我要把他調到偏遠的地方去。」文本聽了,連忙下跪叩頭說:「弟弟因為從小就沒有了父親,所以母親特別寵愛他。現在皇上要將他調任遠處,母親一定會擔心他,而積憂成疾的。倘若沒有了這個弟弟,就等於沒有了我的老母親,懇請皇上讓我回到家裡,竭力勸誡他吧!」講到這裡,他聲淚俱下,嗚咽哭泣。太宗皇帝憐惜他,體恤母親,愛護弟弟,乃出自於一片至誠,於是便收回成命了。

恭錄自《二十四孝圖說》



### 淨空老法師開示

# 藥師佛聖誕紀念日(農曆九月二十九日) 慈悲平等度眾生 身心清淨生淨土

### 一、自性德號 無量無邊

藥師佛,我們稱藥師如來,是專講東方琉璃東方珠寶師。代表的意為所之所,為為所之所,為為所之所,為為其理就健康。一切人會,生理就的所以,供有無量的方法對治。



佛門廣大,八萬四千法門、無量法門,這都是藥,將來成佛了,證得究竟涅槃,世出世間所有一切病,生老病死,三苦八苦都沒有了。

所以,佛法裡面把佛陀稱作大醫王。大醫王不 是專指藥師如來,每尊佛都是藥師如來,以諸法藥 救療三苦;每尊佛都是釋迦如來,常以法音覺諸世 間;每尊佛都是彌陀如來,慈悲接引一切眾生;佛的德 號無量無邊。為什麼那麼多德號?這是性德,性德無量 無邊,一即是多,多即是一。佛家的教學是希望我們回 歸自性,回歸常寂光,這才是究竟圓滿。

### 二、得力助手 權實二智

日光菩薩、月光菩薩,是藥師如來兩位得力的助 手。佛法中,日和月常常並稱,月有欠缺,月亮缺的時候多,圓的時候少,而太陽只有圓沒有缺。所以日表實智,實智是根本智,照破無明煩惱,普照世間,這是自受用;月表權智,權是善巧方便,利益一切眾生,是他受用。

### 三、悲智療苦 身心清淨

「《寶積經》曰:如來身者,自性清澈。何以故,如來久已遠離一切煩惱諸垢穢故。」佛身沒有不清淨的,因為煩惱障、所知障全都斷盡了。經中常常讚歎諸佛如來「金剛不壞身」,金剛是形容堅固,不壞裡面就有清淨。佛說:「一切眾生皆有如來智慧德相」,這個身是相好;換言之,每個眾生的身跟佛身都沒有兩樣。什麼身?就是我們現在的身;我們現在居住的地方,

跟淨土沒有兩樣。中峰禪師在繫念法事上也告訴我們:「我身即是阿彌陀佛,阿彌陀佛即是我身。」「此方即淨土,淨土即此方。」為什麼?把煩惱習氣都斷了,身心清淨就現前。我們今天的麻煩是什麼?被染污了,身被財色名食睡染污,心被貪瞋痴慢疑染污。如果把心裡面的貪瞋痴慢疑放下,身把財色名食睡、色聲香味觸法放下,那麼就跟佛沒有兩樣。

釋迦牟尼佛給我們介紹諸佛的剎土,極樂世界沒有災難,華藏世界沒有災難,藥師如來的報土也沒有災難,為什麼?人沒有惡念、沒有不善的思惟、沒有不善的言行。那個地方教育搞得好,佛菩薩主持教育,教什麼?教倫理、教道德、教因果。

「一切法從心想生」,一切善惡業因果報都在 我們自己一念之間,自己的意念主宰一切。正是蕅 益大師說的「境緣無好醜,好醜在於心。」境是物 質環境,緣是人事環境,人事環境跟物質環境裡都 沒有絕對的是非邪正,是非邪正是自己的念頭,自 己念頭正,沒有一樣不正;自己念頭不正,正也變 成邪。從修因到證果完全要自己負責任,與別人不 相干,這是佛菩薩悲智療苦的大根大本。 佛法講,最不好的念頭,貪瞋痴慢疑五毒,這是百分之百負面的念頭,心裡有五毒,就很容易感染疾病。 所以佛教導我們,「勤修戒定慧,息滅貪瞋痴」。把貪 瞋痴慢統統換過來,換成慈悲心,換成布施的心、持戒 的心、忍辱的心、禪定的心、智慧的心,這是我們自性 裡頭本有的。我們中國人講的,把它換成孝悌的心、仁 愛的心、禮義的心、廉恥的心、和平的心。中國傳統文 化總結起來不出十二個字,孝悌忠信、禮義廉恥、仁愛 和平。人人都是這樣存心,人人都是這樣行事,這個世 界就是極樂世界。

### 四、普觀攝取 菩薩學處

《華嚴經》云:「普觀一切眾生心而勤攝取。」這 是藥王菩薩、藥師如來。他們大慈大悲,以真誠心、清 淨心、平等心,觀察一切眾生。觀眾生起心動念。順情 的,菩薩就容易教誨,勤攝受;逆意的,惡習氣很重, 難調伏,菩薩不捨棄他,難調能調。正所謂「佛氏門 中,不捨一人」,這是大慈大悲。所以我們應當要學 習,時時刻刻觀察眾生心,看眾生起的是什麼心、動的 是什麼念,他的言語造作。善的我們向他學習,惡的我 們自己反省,有則改之,無則加勉,都是菩薩學處,一 切時、一切處、一切境界之中,皆是道場。如此學佛, 自行化他,我們就在行菩薩道。這裡我們特別要留意,自己沒有做到,就無法影響他人。一定自己先做到,然後才能擴大影響,幫助一切還沒有覺悟的眾生。

### 五、資助往生 回歸極樂

十方三世諸佛菩薩在因地所發的弘願無量無 邊,像阿彌陀佛就發四十八願,藥師如來發十二大 願,普賢菩薩十大願王,不管發願多少,把它歸納 起來就是四弘誓願,四弘誓願是諸佛菩薩在因地上 所發的總願。

一切諸佛的心願是希望一切眾生快快成佛。佛 說八萬四千法門,接引八萬四千不同的根性,總是 恆順眾生,隨喜功德。無論學哪個宗派,把所修學 的功德統統迴向求生淨土,統統能往生。念藥師如 來能不能往生?能。對於淨宗真信切願,老實念阿 彌陀佛,往生十念必生。

佛佛道同,殊途同歸,顯密圓融,《華嚴經》 講「理事無礙,事事無礙」,沒有障礙。這是方便 善巧接引眾生,目的在此地。見到阿彌陀佛就等於 見一切諸佛,想到哪個世界就到哪個世界,想去見哪尊佛就見哪尊佛,這是到西方極樂世界才有這樣的殊勝。我們在這個世界見到釋迦牟尼佛了,我想再去見藥師如來行不行?不行,去不了,也見不了;到西方極樂世界就行,我們想到藥師佛的世界,這一念之中,身就到達,想見哪一尊佛菩薩,沒有見不到的。所以十方世界諸佛都勸眾生往生極樂世界,修別的法門,最後還是往生極樂世界。

時時要記住,極樂世界是我們的家鄉,西方三 聖是我們的依靠。我們在這個世間功德圓滿了,阿 彌陀佛就會來接引我們回家,到極樂世界,生命最 高的享受,我們就真正得到了。

恭錄自 淨空老法師講演

### 因果教育

### 太上感應篇講記 (92)

逞志作威。辱人求勝。敗人苗稼。破人婚姻。苟富而驕。苟免無恥。認恩推過。嫁禍賣惡。沽買虛譽。包貯險心。挫人所長。護己所短。乘威迫脅。縱暴殺傷。

「破人婚姻」,包括破壞別人家庭的和睦。諸佛菩薩促成家庭美滿,家親眷屬相親相愛,互助扶持。 無論哪個宗教,對家庭都非常重視。成人之美,而不 成人之惡。有的律師為了自己的利益而專門幫助世人 離婚,就是犯這種過失,其果報將是妻離子散。造什 麼樣的業因,必定遭受什麼樣的果報。

「苟富而驕,苟免無恥。」「苟富」指稍稍富有,並不是大富。「苟富而驕」指稍稍富裕一點就驕奢了。「免」指倖免。孔子說「行己有恥」,人不能不知恥,不知恥的人,永遠不會上進。

《禮記》云:「臨財毋苟得,臨難毋苟免。」遇到財富、功名、利祿,有得到的機會,要想一想:「我應不應該得到?」這就是有恥。不應得而硬要得

到,甚至不擇手段去謀取、爭奪,就是無恥。

孔子又說「知恥近乎勇」,「勇」就是佛法講 的勇猛精進。

佛說:「一切眾生皆有如來智慧德相,但以妄想、執著而不能證得。」我們不能放下妄想執著,就是不知恥。如是反省,則為知恥。

了凡先生勸人發三種心:第一、恥心,就是知恥;第二、畏心,畏懼天地神明;第三、勇心,即勇猛改過。恥心是真心懺悔,勇心是真正改過。世間讀書人不能希聖希賢,學佛人不能成佛作祖,皆因缺乏這三種心。

從前人接受聖賢教育,縱然有機緣得大富大貴,也能將福報與社會大眾共享。在中國歷史上, 印光大師最佩服的是范仲淹,他雖大富大貴,但能 將自己的富貴布施給族人、鄰里鄉黨、社會大眾。 因此,他的家業八百年不衰,至今興旺,就是子子 孫孫都能守住祖宗的成規。

> >>續載中 華藏講記組恭敬整理

### 翰墨飄香 淨空老法師墨寶

所修解 必不中 一一修解行必須真實中作 自他依正中作 自然生身口意

真商 糖茲



科净空時年上十有八



### 學佛答問

問:人的本性是不垢不淨,不善不惡,既然不善不

惡,為何只有修十善才和本性相應?

答:要應機說法,必定是現前此時此處大眾能得利益,這是好事情。我們現前迫切需要的是什麼?現在社會,大家十善不要了,全搞的十惡。十惡這樣下去,你說這個世間人能有好日子過嗎?然後你才想想,《十善》對當前有沒有必要?《弟子規》對現在有沒有必要?《感應篇》對現前有沒有必要?如果有必要就要學習。

科學家告訴我們,世界的毀滅,我們地球上不止這一次,過去至少已經有四次。最近的一次,他們講的好像是真的,五萬年前亞特蘭提斯,也是科學技術發展到很高的程度,人民相信科學,不相信因果報應,不相信倫理,只知道爭名奪利,絲毫情義都沒有,所以整個大地沉到海裡面去了,就是現在的大西洋。也有人說,我們現前科技也發展到相當高的程度,這個世界也會有大的災難。佛法說這些災難都是不善業的感召。依照佛法有沒有解決的方法?佛法非常肯定。佛只說了兩句話,佛說「勤修

戒定慧,息滅貪瞋痴」,這個問題解決了。從誰做起?從我做起。我們現在曉得,人沒有死,生滅是肉體,靈魂不死,佛法裡面講神識長存。它離開這個身體,離開這個世界,別的地方去了。你一生斷惡修善,積功累德,你去的地方好!

像我們現在念佛人念念都求生極樂世界,移民到那邊去,不難!在一般講三年功夫足夠了,你就能去得了極樂世界。有什麼不好?這個地方有什麼好留戀的?如果你真的是大德、大智、大能,你不但提升自己,而且你還能夠幫助一些苦難眾生,好事情。幫助苦難眾生用什麼方法?用教學。學習的人愈多,力量就愈大,就能把這個災難,不能完全化解,把災難縮小,時間縮短,或者講災難時間延後,這個辦得到。

問:弟子誦經念佛,也想求生西方,但極樂世界不能夠親眼求證,往生實例也不能親身求證,所以真信切願始終無法建立。請問弟子應該在哪一方面努力?

答:我剛才講的這個方法,你老實去做,一定能夠 幫助你不斷的提升,提升到一定的程度,對於淨宗 法門你就相信了;對於阿彌陀佛,你也會見到,你有感,佛一定有應。但是你有感,佛為什麼沒有應?這樁事情我當年問過章嘉大師,大師告訴我,不是沒有感應,是你自己有業障把他障礙了,所以才不能現前。那怎麼辦?你必須把障礙懺除,懺除業障,感應就現前,我想想有道理。所以,障礙不是在佛那邊,在我們自己這邊,業習、煩惱就是障礙,煩惱習氣、貪瞋痴慢疑、自私自利是真的要放下,這是很嚴重的障礙。

節錄自21-390-0001學佛答問

### 游藝園地 漫畫《地藏菩薩本願經》





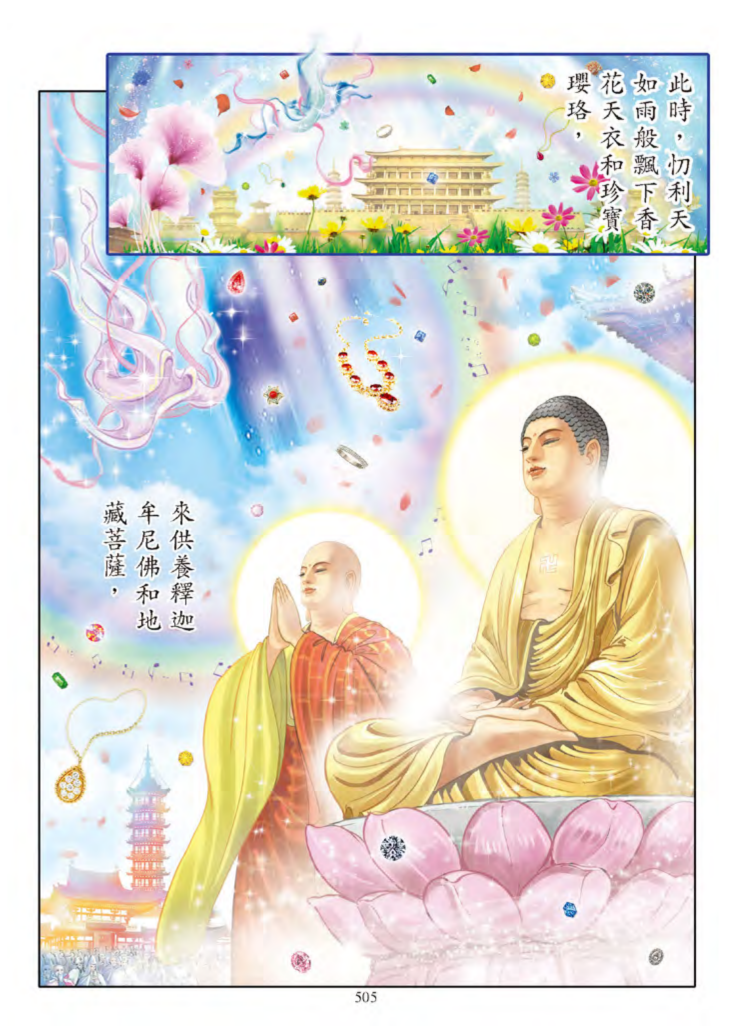














常 法 佛 些

### 淨空老和尚網路直播台

○詳細內容請參考網路直播台

### 法寶流通

- ○台灣地區同修請領法寶,請至華藏淨宗學會弘化網 法寶禮請
- ◎中國大陸同修請領法寶,請至 https://fabo.amtb.cn

### 信息交流

「佛陀教育網路學院」,完全免費提供大眾參加網路修學之用,任何人都可報名參加,沒有限定一定要皈依。此網路教學最大的目的,是希望透過網路同參共同修學,彼此互相砥礪,精進用功,以克服自己懈怠懶散之心。若有心想修學的同修,可至佛陀教育網路學院參觀訪問。

### 淨空老法師英文網站 網址為

https://www.chinkung.org/,此網站主要以配合 淨空老法師的和平之旅,同時接引國外眾生認識佛教。 提供 淨空老法師多元文化理念及國際參訪等相關資 訊。敬請諸位同修將此網址廣為流通給外國同修,讓 他們更有機緣認識佛教,功德無量!

### 淨空老法師專集大陸鏡像站 網址為

https://www.amtb.cn/,更方便大家記憶。大陸地區同修可以就近訪問這個網站。若同修於瀏覽中有發現任何問題,歡迎來信告知,請至 amtb@amtb.tw。



### 2023 年 12 月法務訊息





自由式念佛 09:00~14:00

恭誦《佛説大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經》

 $14:00\sim16:00$ 

### 十齋日

念佛共修 (地鐘念佛) 08:50~11:50

恭誦《地藏菩薩本願經》 14:00 ∼ 16:00

自112年農曆元月份開始, 念佛堂除原固定十齋日兩支香念佛外, 逢每月農曆四日、十一日、二十日,加香三日。

歡迎同修參加,同霑法益。

♥ 台北市信義路四段341號2樓之2 ♥ 02-2754-7178

念佛止息諸災障 線上念佛網址 https://www.hwadzan.com/archives/25505

網路念佛堂網址

https://www.hwadzan.com/education/live/amtb

### 台北靈巖山寺雙溪小築 啟建第八屆

# 護國息災三時繁念法會

主法和尚: 住持 上 悟 下 道 法 師



2023.12.3~2025.11.1







請搜尋 🚮 🗅 台北靈巖山寺雙溪小築

報名電話:(02)2493-0076

# 華藏淨宗學會十二月佛學講座

| 太上感應篇擷要                  | 無量壽經              | HIS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 講題 |
|--------------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 莊傳法師                     | 莊霖法師              | - 注                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 講師 |
| =                        | _                 | The second secon | 星期 |
| 05.<br>12.<br>19.<br>26. | 04.<br>18.<br>25. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 日期 |



歡迎大眾蒞臨聽講 同沾法益





# 悟下道法 國息災 座

| ( |   | 1 |
|---|---|---|
| 9 |   |   |
|   | f |   |



歡

迎大眾

線

上

聽

講

同

沾法益

華藏淨宗學會

▶ 華藏淨宗弘化網

華藏淨宗弘 化網



| 佛説十善業道經講記節要 | 修華嚴奧旨妄盡還源觀 節要習講 | 金剛經講義節要 |
|-------------|-----------------|---------|
| B           | 六               | 五       |
|             |                 |         |

|   | 12 |
|---|----|
| 六 |    |
|   |    |
|   |    |
|   |    |

| 20:00 |  |
|-------|--|
| 21:00 |  |

20:00

21:30







四

地藏經玄義

華嚴念佛

昧論講記複講

淨宗同學修行守則

講

題



21:00

22:00





星 期

> 時 間





### 淨土五經系列講演



97-015-SD30101

### 規格

16 GB SD

### 檔案格式

MP3



### 入 內容

| 阿彌陀經要解         | 共 | 60  | 集 |
|----------------|---|-----|---|
| 彌陀要解           | 共 | 31  | 集 |
| 佛說阿彌陀經要解       | 共 | 48  | 集 |
| 佛說阿彌陀經要解便蒙鈔    | 共 | 14  | 集 |
| 無量壽經(二次宣講)     | 共 | 107 | 集 |
| 無量壽經(新加坡二次宣講)  | 共 | 29  | 集 |
| 觀無量壽佛經講記       | 共 | 26  | 集 |
| 佛說觀無量壽佛經疏      | 共 | 35  | 集 |
| 淨業三福           | 共 | 6   | 集 |
| 普賢行願品十大願       | 共 | 11  | 集 |
| 普賢行願品輯要疏菁華     | 共 | 3   | 集 |
| 普賢行願品輯要疏選讀     | 共 | 5   | 集 |
| 大勢至念佛圓通章       | 共 | 1   | 集 |
| 大勢至菩薩念佛圓通章研習報告 | 共 | 17  | 集 |

淨土五經分別指《無量壽經》、《觀無量壽佛經》、《阿彌陀經》、《大勢至菩薩念佛圓通章》、《普賢菩薩行願品》,淨土五經通常與《往生論》併稱五經一論,為淨土宗之核心經典。其中《無量壽經》、《觀無量壽佛經》、《阿彌陀經》三經專談淨土緣起事理。其餘諸大乘經,亦與淨土密切相關。

淨宗學會提倡解行相應,不但求解,重視真修。 「解」主要就是依五經一論,「行」門有次第,首先 要依三福。《觀無量壽佛經》中世尊給韋提希夫人的 開示,沒有講修行方法之前,先講淨業三福,這三條 十一句是修淨土的大根大本,是我們「發菩提心,一 向專念」的基礎。發菩提心、一向專念建立在三種淨 業的基礎上,句句佛號都相應,才能說「一聲佛號滅 八十億劫生死重罪」!天天念這句「南無阿彌陀 佛」,不修三種淨業,佛號就沒有力量,不起作用。



### 無個 原 夕

### 集福消災之道 - 選錄插圖本(上下冊)

原名: 感應篇彙編白話

尺寸

16開平裝 (190mm x 260mm)





《太上感應篇》是道教 的經典著作之一,旨在勸 善,簡稱《感應篇》。

太上,就是太上老君, 原名李耳,又稱老子,著作 有《道德經》。是我國道教 始祖,上天至尊之聖。

開篇即以十六字**禍福無門,唯人自召,善惡之報,如影隨形**為綱,宣揚善有善報、惡有惡報的因果觀念。

指出人要長生多福,必須行善積德,並列舉了二十六條善行和一百七十條惡行,作趨善避惡的標準,最後的**諸惡莫作,眾善奉行、一日有三善,三年天必降之福;一日有三**惡,三年天必降之禍作結。

感應篇雖然是出自道藏,然而在彙編的批註中多是引證了儒書和佛經;所以讀一書而得到三教的精義!彙編乃是彙集了古今各種批註的讀本,經過詳細的審查抉擇,精益求精而編輯成書的;所以讀了彙編,就等於是已經讀盡感應篇各種批註的本子!儒家的至理名言,誠意正心的工夫,修身齊家的要訣,彙編 面已經收錄超過了一半以上;而佛門的文字般若,在本編中也可以略見一斑;至於道家攝心的要義,也已經匯萃在彙編!



華藏淨宗弘化網



線上捐款

### 華藏净宗學會

地址:臺北市大安區信義路四段341號二樓之1

郵政劃撥帳號:50071725 戶名:財團法人華藏淨宗弘化基金會

TEL: +886-2-27547178 FAX: +886-2-27547262

E-mail: hwadzan@hwadzan.com

### 最新訊息

### 【下載】儒釋道網路電視台 APP 淨空老法師專集網 華藏淨宗弘化網

### 請關注加為好友以接收最新訊息

- Facebook
- Youtube

佛陀教育雜誌由華藏淨宗學會恭製

e-mail: amtb@amtb.tw

